Maria Himmelfahrt

Bartolo, Taddeo di
1401

Italien; Montepulciano; Duomo
Inhaltsverzeichnis

Objekt: Maria Himmelfahrt

Bildnis 1
— Bartolo, Taddeo di

Diskussion: Heilige Aura - weltlicher Anspruch
Literaturverzeichnis

Kunstler: Bartolo, Taddeo di

Objekt

Bildrechte


http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/bartolo-taddeo-di/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/bartolo-taddeo-di/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_objekt.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_objekt.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_objekt.jpg

URL: Webadresse
Copyright: Millertheoly
Quelle: Casasantapia
Lizenz: CCO 1.0

Detailtitel:

Titel in Originalsprache:

Titel in Englisch:

Maria Himmelfahrt (Teil von: Triptychon zur Himmelfahrt Mariens)
Assunzione della Vergine

Assumption of the Virgin

Datierung: 1401
Ursprungsregion: italienischer Raum
Lokalisierung: Italien; Montepulciano; Duomo

Lokalisierung (Detail):

Hauptaltarbild

Medium: Altarbild; Tafelbild

Material: Tempera; Gold

Bildtrager: Holz

Malse: Hohe: 525 cm; Breite: 410 cm

Male Anmerkungen:

die Groflenangaben beschreiben das Gesamtretabel

Ikonggraﬁsche Himmelfahrt Maria (Marienleben) mit Glrtelspende
Bezeichnung:
73E77 - the assumption of Mary (‘assumptio corporis'): she is
Iconclass: borne into heaven by angels; 73E772 - Mary drops her girdle in
) Thomas' hands ~ assumption; 73E771 - Mary's tomb filled with
flowers
Signatur Wortlaut: TADDEO DI BARTOLO

Datierung Wortlaut:

AN[N]O D[OMIINI MCCCCI

Signatur/Datierung signiert und datiert: Inschrift auf der Predella unterhalb des Bildes
Position: des leeren Grabes
TADDEO DI BARTOLO DA SIENA DIPIN[SE] QUESTA OP[ER]A AL
TEMPO DI MESSERE JACOPO DI BARTOLOMMEOQO ARCHIPRETE
Inschriften: DE MONTPULCIANO AN[N]O D[OMIINI MCCCCI; auf der Predella
SANC[TVS] TADEVS; auf dem Nimbus des hl. Taddaus
diverse weitere Inschriften; auf den Nimben der Apostel
Auftraggeber/Stifter: Jacopo di Bartolomeo (Fiirstbischof von Montepulciano)
Provenienz: in situ
Zuganglichkeit zum Sffentlich

Entstehungszeitpunkt:

Zur Inschrift auf der Predella.!


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:The_Assumption_of_the_Virgin.jpeg&amp;oldid=507561493

Verweise

1. Burg 2007, 380 (Anm. 334).<

Bildnis 1

Bildrechte

URL: Webadresse

Copyright: Shakko

Quelle: aiwaz.net

Lizenz: PD

Bildbearbeitung: Detail extrahiert

Lokalisierung im Objekt:
Ausfithrung Korper:

Ausfithrung Kopf:

Tkonografischer Kontext:

Blick/Mimik:

Gesten:

Korperhaltung:

erste Figur hinter dem Sarg auf der rechten Seite

Schulterstiick
Dreiviertelportrat

Figur in der Gestalt des hl. Thaddaus (Judas Thaddéaus) in der
Versammlung der Apostel am leeren Grab Mariens; am Rande der
Szene der Himmelfahrt Mariens samt Giirtelspende

direkter Blick aus dem Bild

argumentierende Geste: Daumen und Zeigefinger der rechten Hand
umfassen den Ringfinger der linken Hand

Korper nicht sichtbar; Kopf aus der Korperachse nach rechts
gedreht


http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_selbst-01_cbYkhNG.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_selbst-01_cbYkhNG.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_selbst-01_cbYkhNG.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Taddeo_di_Bartolo_self-portrait.jpg&amp;oldid=592162612

am rechten Rand der hinteren Apostelgruppe; von den vorderen
Figuren, dem Sarg Mariens und einem Geigenbogen eines Engels
(im Bereich des Nimbus) grofSteils iiberschnitten; ein Geigenbogen
weist direkt auf das Bildnis, in seiner Verlangerung auf das rechts

Interaktion/Raum-, liegende Auge (eine ahnliche Kennzeichnung eines Apostels ist beim
Bildraumbeziehung/ hl. Thomas gegeben: zwei Geraden weisen wie ein Keil auf den
Alleinstellungsmerkmal: Heiligen, der seine Hande nach oben streckt, um die Giirtelspende

der Gottesmutter zu erhalten); neben dem hl. Thomas die einzige
Figur, die sich aus der Menge der Apostel abhebt; der Nimbus geht
teils in den Goldhintergrund iiber; auffallend rein/hell wirkendes
Inkarnat; auffallige Geste; blickt als einziger direkt aus dem Bild

Formale Besonderheiten: integrierter Schriftzug auf dem Nimbus

Zugeordnete

lle A 1
Bildprotagonisten: alle Aposte

Forschungsergebnis: Bartolo, Taddeo di

Kiinstler des Bildnisses: Bartolo, Taddeo di
Status: kontrovers diskutiert

Nur wenige Forschende aufSern sich skeptisch gegeniiber der
Identifizierung des Selbstportrats. Di Bartolos Rollenportrat als hl.
Thaddaus gehort zu den am haufigsten anerkannten
Selbstinszenierungen des 15. Jahrhunderts.

Status Anmerkungen:

Andere
Identifikationsvorschlage:

N e T

hl. Thaddaus (Judas Thaddaus)

Erstzuschreibung  Wolters 1953  Wolters 1953 - Ein 70-72 -
Selbstbildnis des
Taddeo di
Bejahend Dolling 1957 Dolling 1957 - Das 11 -
Bildnis in
christlichen
Bejahend Neumeyer 1964 Neumeyer 1964 - 46 -
Der Blick aus dem
Bilde
Bejahend Symeonides 1965 Symeonides 1965 - 90, -
Taddeo di Bartolo 122
(Anm.
25)
Bejahend Prinz 1966  Prinz 1966 - Vasaris 23 -
Sammlung von
Kinstlerbildnissen
Bejahend Pope- 1966 Pope-Hennessy 3f -
Hennessy 1966 - The Portrait

in the Renaissance


http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/bartolo-taddeo-di/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/bartolo-taddeo-di/

I T ) R T

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Skeptisch/
verneinend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Bejahend

Os

Holsten

Ladner

Os

Solberg

Schweikhart

Asemissen/
Schweikhart

Roesler-

Friedenthal

Stoichita

Boschloo

Woods-

Marsden

Marschke

Roesler

Brown

1969

1977

1978

1983

1990

1991

1993

1994

1996

1998

1998

1998

1998

1999

2000

Os 1969 - Marias
Demut und
Verherrlichung

Os 1977 -
Vecchietta and the
Persona

Holsten (Hg.) 1978
- Das Bild des
Kinstlers

Ladner 1983 - Die
Anfange des

Kryptoportrats

Os (Hg.) 1990 -
Sienese Altarpieces

Solberg 1991 -
Taddeo di Bartolo

Schweikhart 1993 -
Das Selbstbildnis im
15

Asemissen,
Schweikhart 1994 -
Malerei als Thema
der Malerei

Roesler-Friedenthal
1996 - Ein Portrat
Andrea Mantegnas

Stoichita 1998 -
Das selbstbewusste
Bild

Boschloo 1998 -
Perceptions of the
Status

Woods-Marsden
1998 - Renaissance
Self-Portraiture

Marschke 1998 -
Kinstlerbildnisse
und Selbstportrats

Roesler 1999 -
Selbstbildnis und
Kinstlerbild

Brown 2000 - The
Painter's Reflection

172f -

449 =

12,84 -

88f =

149 -

519 =

17 -

158 -
(Anm.
24)

229f -

54,58 -

43-48 -

94 -

109- =

112

117 -



I T ) R T

Bejahend Ames-Lewis 2000 Ames-Lewis 2000 -
The Intellectual Life
Bejahend Miller 2002  Miller Hofstede 68, -
Hofstede 2002 - Florentiner 98-
Maler des Trecento 101
Skeptisch/ Schmid 2002  Schmid 2002 - Et 116 -
verneinend pro remedio animae
et
Bejahend Collareta 2003 Collareta 2003 - 58f -
Verso la biografia
d'artista
Bejahend Marchand 2004 Marchand 2004 - 204f -
Gebarden in der
Florentiner Malerei
Skeptisch/ Rejaie 2006 Rejaie 2006 - 39 -
verneinend Defining Artistic
Identity
Bejahend Burg 2007  Burg 2007 - Die 381 -
Signatur
Bejahend Israéls 2007  Israéls 2007 - 107 -
Absence and
Resemblance
Skeptisch/ Israéls 2007  Israéls 2007 - 107 -
verneinend Absence and
Resemblance
Bejahend Kapfer 2008 Kapfer 2008 - 52 -
Uberlegungen zu
den Bildnissen
Bejahend Schmidt 2008 Schmidt 2008 - 53f, -
Painters in Late 57f
Medieval
Bejahend Legner 2009 Legner 2009 - Der 439 -
Artifex
Bejahend Gigante 2010 Gigante 2010 - 270f -
Autoportraits en
marge
Skeptisch/ Webster 2013  Webster 2013 - The 51f, Details
verneinend Embedded Self- 64 Webster bietet eine
Portrait in Italian vorsichtig
formulierte

Einschatzung des
Bildnisses und
stimmt der
Identifizierung des



e e T

Selbstportrats
tendenziell zu.

Bereits die Erstidentifikation des integrierten Selbstportrats durch Wolters (1953) basiert
auf Uberlegungen zum Zusammenspiel verschiedener Alleinstellungsmerkmale der Figur.
Dazu zahlen: erstens die individualisierte Physiognomie, die sie von den Tibrigen,
entsprechend der typisierten Heiligenbilder der Werkstatt erscheinenden, Aposteln
unterscheidet; zweitens der direkte Blick aus dem Bild und die Profilwendung, die auf eine
Fertigung nach dem Spiegel hinweist; drittens die emotionale Unbetroffenheit der Figur
gegenliber der sakralen Handlung; und viertens die Gebarde, die hier als griechischer
Segensgestus gelesen wird. Als weiteres Argument dient Wolters die Analyse der Malweise,
die im Bereich der Selbstportratfigur zahlreiche frei verlaufende Schraffuren und hohe
Weillanteile in den Farben aufweist. Diese aufwandige Malerei konne, so Wolters, nur eine
,besondere Gabel...] des Malers an seinen Namensheiligen sein, wenn nicht Haltung und
Ausdruck bewiesen, dafs Taddeo di Bartolo sich hier selbst als hl. Thaddaus dargestellt
hat.“! So bezeuge das Bildnis eine gesteigerte devotio eines in der spatmittelalterlichen
Religiositat verankerten Menschen, dessen Personlichkeit mit der des Heiligen verschmelze
und sich auf das Heilsgeschehen fokussiere. Der Bezug zum Namenspatron des Malers sei
durch die Inschrift im Nimbus gegeben. So habe di Bartolo, wie Wolters resimiert, bereits
eine Generation vor der Ausbreitung des Sujets ein Selbstportrat mit den Merkmalen der
spateren Darstellungen geschaffen und damit ,eine eindrucksvolle Aussage uber den
Menschen des ausgehenden Mittelalters” hinterlassen.?

Dolling (1957) weist auf eine sich entwickelnde, selbstbewusste Frommigkeit hin, die aus
einem gesteigerten Daseinbewusstsein hervorgeht. Ab der Mitte des 14. Jahrhunderts
werden dadurch Kiinstlerinschriften méglich, die auf Ahnlichkeit abzielen, sowie in der
Folge Selbstdarstellungen in religiosen Szenen. Ein Beispiel dafir ist di Bartolo, der sich in
Montepulciano als Apostel Thaddaus bezeichnet und in gesteigertem Devotionsbedurfnis
die Verbindung mit dem Heilsgeschehen sucht, wie es wenig spater auch Orcagna im
Marientod im Tabernakel von Or San Michele zeigen sollte.?

Neumeyer (1964) fokussiert auf den Blick der Figur, der prufend und ernst, mit verdrehten
Pupillen, ganz den Blick in den Spiegel reflektiere. Im Vergleich mit Selbstbildnissen des
jungen Albrecht Diirer beschreibt Neumeyer den Blick als einen, ,der ausstrahlt und
zurickempfangt, eine Frage mehr als eine Aussage, ein Suchen mehr als ein Finden [ist].”
Zudem verweist der Autor auf die Position der Selbstdarstellung im seitlichen Mittelgrund.*

Symeonides (1965) bestatigt das Selbstbildnis, dessen Individualisierung (Blick auf die
BetrachterIn, auf den Namenspatron weisende Reliefinschrift im Nimbus) die Figur im
Kreis der Apostel wie einen Fremden erscheinen lasse. Durch einen Riuickgriff auf Orcagnas
Tod und Himmelfahrt Mariens belegt die Autorin die Tradition von Selbstdarstellungen in
Historienbildern zum Marienleben® und gibt an, di Bartolo nehme vorausschauend spatere
Selbstdarstellungsmechanismen vorweg (etwa von Botticelli). Zu Beginn des 15.
Jahrhunderts sei der am Geschehen unbeteiligte und sich abwendende Zeuge (das


http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/durer-albrecht/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/botticelli-sandro/

Kunstlerselbstbild) eine rare Innovation. Weiterfuhrend konzentriert sich Symeonides auf
die rhetorische Geste der Figur (Aufzahlung von Argumenten) und deren scholastische
Hintergrinde und schliet, dass sich di Bartolo in die Rolle eines Predigers begeben habe.®

Prinz (1966) vermerkt di Bartolos Selbstportrat in der Rolle des hl. Thaddaus als eines der
ersten, die den ,Selbstbildnisblick” als Spezifikum zeigen.’

Im Kapitel The Cult of Personality verwendet Pope-Hennessy (1966) di Bartolos
Selbstdarstellung zur Illustration seiner Theorie zur Selbstportratentwicklung - diese sei
mit der Funktion des Kinstlers verbunden. Frithe Selbstbildnisfiguren, reprasentiert durch
di Bartolo, erscheinen als verwirrte Beobachter, spatere Bildnisse (etwa von Lorenzo
Lotto®) als forschende Interpreten.®

Nach van Os (1969) handelt es sich beim Selbstportrat di Bartolos als argumentierender
Apostel um das erste in der sienesischen Malerei. Uber seine Anwesenheit im Bild vermittle
der Maler: Er erfasse das sakrale, im Ubersinnlichen beheimatete Ereignis, mache es
sichtbar und folglich glaubhaft und erfiille somit die Vorgaben der sienesischen Malerzunft,
nach denen Bilder zur didaktischen Anleitung der BetrachterInnen geschaffen werden
sollten.'?

1977 stellt van Os di Bartolos Selbstdarstellung in direkten Zusammenhang mit einem
Selbstbildnis Lorenzo di Pietros (il Vechiettas) in Castiglione Olona.'! Beide Maler zeigen
sich in Verbindung mit ihrem jeweiligen Schutzpatron: Wahrend Vecchietta aus einer
fiktiven Fensternische heraus uber seine Blickrichtung Kontakt mit dem dargestellten
Martyrium des heiligen Laurentius aufnehme, stelle sich di Bartolo in der Rolle seines
Namensheiligen dar. Di Bartolos Selbstportrat entspreche dem Maler, der mit komplexer
personlicher Ikonografie das Ideal des Kunstlergelehrten verwirklicht hat, so van Os.'?

1990 fokussiert van Os erneut auf die Rolle des Malers als Vermittler des sakralen
Geschehens: ,,Now it is the painter, represented in the painting, who perhaps better than
any theologian could make the Assumption plausible. He could show what the Bible did not
mention and what no one had seen.” Das immense Selbstvertrauen, das di Bartolo iiber das
Selbstportrat demonstriert, ist nach van Os seinem Ruf als pictor doctus geschuldet.'?

Holsten (1978) spricht von einem ,sehr wahrscheinlichen” Selbstbildnis di Bartolos als
Apostel Thaddaus.'* Er betont, dass die Referenz auf einen Heiligen im Mittelalter eine
Ausnahme bildet und als ein Streben zu verstehen ist, diesen nachzuahmen.'®

Ladner (1983) listet das Bildnis in seinen Ausfiihrungen zu den Anfangen des
Kryptoportrats als eine eindrucksvolle Selbstdarstellung, die sich durch den
Portratcharakter und die Inschrift auf dem Heiligenschein von den anderen Aposteln
unterscheidet. Er verortet das Bildnis in den Entwicklungen des Sujets nach Giotto, betont
den hohen sozialen Status von Kinstlern der Zeit und deren Moglichkeiten, uber
Selbstdarstellungen funktional wertfrei als autonome Individuen aufzutreten.'®

Solberg (1991) meint, dass eine Assoziation mit dem Maler durch die Figur des hl.
Thadd&us gegeben ist, ohne dass es sich dabei um ein naturalistisches Portrat handelt.!”


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Vecchietta,_storie_dei_ss._lorenzo_e_stefano_martiri,_1431-39_ca.,_autoritratto_00.jpg&oldid=680155476
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Vecchietta,_storie_dei_ss._lorenzo_e_stefano_martiri,_1431-39_ca.,_autoritratto_00.jpg&oldid=680155476

Schweikhart (1993) betont die Bezugnahme di Bartolos zu seinem Namensheiligen durch
die Inschrift im Nimbus. Zudem fokussiert der Autor auf die intensive
BetrachterInnenansprache der Figur, die durch die argumentierende Geste gegeben ist.!'®

Auch Asemissen und Schweikhart (1994) verweisen auf die ausdriickliche Bezugnahme der
Figur zur BetrachterIn und die Vermittlungsfunktion durch die Gebarde, die in spaterer
Folge von Leonardo da Vinci als Geste des Redners empfohlen werden sollte.!®

Roesler-Friedenthal (1996) stellt die These auf, eine Zeichnung Albrecht Diirers zum Tod
des Orpheus?’ beinhalte ein Rollenportrat Andrea Mantegnas. Nach der Autorin stiitzt sich
diese Theorie auf das Argument, dass es Selbstdarstellungen in Rollen seit Beginn der
Gattung des Kiunstlerselbstbildnisses gibt. Weiterfithrend bringt sie di Bartolos frihes
Selbstbildnis als Namensheiliger zu Vergleichszwecken ein.?!

1999 betont die Autorin mit Blick auf die Forschungslage zum Selbstbildnis di Bartolos den
Ausnahmestatus des Portrats innerhalb des Bildverbandes. Sie bestatigt die Identifikation
mit Hinweis auf die weit gedffneten Augen der Figur und die Differenzierung insbesondere
durch die Geste. Hierbei stellt sich Roesler gegen die Interpretation der Handstellung als
griechischen Segensgestus,?? vielmehr bejaht sie eine Kategorisierung als scholastische
Disputationsgebarde.?® Der Schliissel zur Interpretation der Figur, so Roesler, liege in
einem ,erweiterten Referenzsystem, das tiber die einfache Relation von Vorbild und Abbild
hinausgeht”.?* Roesler entwickelt ihre These auf Basis von Waetzoldts Theorie zur
.verkappten Selbstbildniserei“,?® nach der Verschmelzungen von Personlichkeiten mit
Heiligen Ausdruck von Verbindungen mit dem Heilsgeschehen bezeugen, sowie unter
Einbeziehung weiterfihrender Hinweise Preimesbergers zur Relation zwischen Person
(Kunstler) und Stellvertreter (Apostel):>6 Die Auslegung der Figur speise sich durch das
Apostolikum, das Selbstbildnis spiegle das Bekenntnis zur Himmelfahrt und die
Heilserwartung des Malers.?’” Uber die Geste sei ein frithes Beispiel der Paritat von artifex
und orator (Kunstler und Redner) gegeben. Dariiber hinaus konne die Gebarde die Malerei
per se als rhetorisches Instrument thematisieren.?® Roesler widerspricht jedoch van Os’
Behauptung, di Bartolo habe den Ruf eines pictor doctus genossen.??

Stoichita (1998) verwendet di Bartolos Selbstbildnis beispielhaft in seiner Abhandlung zu
Lkontextuelle[n] Selbstprojektion[en]“3° und charakterisiert es als ,maskierte[n] Autor”:3!
Di Bartolo nimmt die Rolle einer Figur des historischen Bildgeschehens ein. Uber
Merkmale, die der Bildrhetorik angehoren (BetrachterInnenansprache durch direkten
Blick, individualisierte Physiognomie, hervorgehobene oder isolierte Verortung im Bild),
wird er als Maler erkennbar. Einschrankend gibt Stoichita zu bedenken, dass
Identifikationen von solch maskierten Autoren schwierig und folglich rein hypothetisch
sind, wenn der konkrete Name des Malers fehlt.3?

Fir Boschloo (1998), der integrierte Selbstbildnisse innerhalb religioser Kontexte
analysiert, stellt di Bartolos Selbstportrat einen Wendepunkt dar. Im Unterschied zu
Bildnissen des 14. Jahrhunderts, die der BetrachterIn zur Identifikation dienten, etabliere
sich mit di Bartolo als Vorreiter eine neue Entwicklung, die in der Kontaktaufnahme der
Kunstler mit dem Raum aulSerhalb des Bildes einhergeht (Blick, Geste). Damit isoliere sich
das Portrat vom Geschehen und werde zu einer eigenstandigen Figur; das Alter Ego des


http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/vinci-leonardo-da/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/durer-albrecht/
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/mantegna-andrea/

Malers werde zu einem integrativen Teil der Welt der Rezipientlnnen. Diese Tendenz
bezeichnet Boschloo als Vorstufe zur Entwicklung autonomer Selbstportrats,®® und zwar
jener in der Rolle historischer Personlichkeiten. In diesem Sinne zeige sich di Bartolo als hl.
Thaddéaus.3*

Woods-Marsden (1998) weist einmal mehr auf die Individualisierung der Figur durch die
portrathafte Physiognomie und auf die Differenzierung durch das vergleichsweise hellere
Inkarnat, den bedeutungsvollen Blick auf die BetrachterIn sowie die Geste der Hand, die
zur Aufzahlung von Argumenten eingesetzt wurde (bekannt aus scholastischen Debatten).
Di Bartolo zeige sich devotional, in Anlehnung an seinen Namenspatron als Apostel
Thaddaus, und erleichtere den Glaubigen durch die Einfigung seines Selbstbildnisses den
Zugang zur sakralen Geschichte. Als fithrender Kunstler prasentiere sich der Maler mit
grolem Selbstbewusstsein. Zudem stellt Woods-Marsden die These auf, dass bereits
Selbstdarstellungen aus dem 14. Jahrhundert mit der Himmelfahrt und der Kronung der
Jungfrau in Verbindung gebracht wurden. Dies sei der Bedeutung der Gottesmutter als
Fursprecherin und der zunehmenden Bedeutung des Marienkults geschuldet.3>

Fur Marschke (1998) kommt das Zusammenspiel der portratmalSigen Erfassung mit der
Darstellung in der Rolle des Namensheiligen, das aus einem Devotionsbediirfnis erwachse,
einer Manifestation privater Weltsicht gleich. Di Bartolo sei Teil der sakralen Historie,
zugleich zeige er professionellen Selbstwert und neuartige Erkenntnis um Menschenwiirde.
Die Einnahme von Rollen erlaube es den Malern allgemein, einerseits fromme
Vorbildhaltung einzunehmen, andererseits sich in aller Bescheidenheit selbst zu
artikulieren.3®

Brown (2000) klassifiziert di Bartolos Selbstbildnis (neben dem von Orcagna in Tod und
Himmelfahrt Mariens) als ,among the earliest evidence of the artist’s burgeoning self-
awareness and visual documentation in Italy.“3”

Ames-Lewis (2000) interpretiert die Gebarde als frihen Hinweis auf den paragone zwischen
Malerei und Dichtung. Weiterfiihrend relativiert sie diese These und meint, vielmehr sei mit
der Geste ein System spaterer Maler prafiguriert, die in ihren Selbstbildnissen die
geschickte Hand des Meisters (recta manus) inszenieren und damit auf malerisches Konnen
und auf Eigenhandigkeit verweisen. Zur Untermalung dieser Theorie vergleicht Ames-Lewis
di Bartolos Selbstdarstellung mit ebensolchen von Bonozzo Gozzoli und Albrecht Diirer.38

Miller Hofstede (2002) beschreibt das Selbstbildnis di Bartolos vorrangig als Ausdruck von
Kunstlerstolz in einem Prestigeobjekt aullerhalb seiner Heimatstadt Siena im
florentinischen Einflussbereich.3? Das Bildnis unterstreiche im Zusammenspiel mit Inschrift
und Datierung die Bedeutung des Altars, der seine Anfertigung einer papstlichen
Auszeichnung verdankt, die eine Rangerhohung der Kirche, der Stadt und des Stifters
bewirkte.*? Dieses bedeutungsvolle Ereignis habe di Bartolo zu seinem Selbstbildnis
veranlasst. Im Zusammenspiel mit der Namensnennung driicke der Maler seine Teilhabe
am kirchenpolitischen Geschehen aus, was laut Miiller Hofstede einem singularen Schritt
von Selbstdarstellung in der sienesischen Kunst des 14. Jahrhunderts gleichkomme.
Daneben habe die herausragende Qualitat des Altarwerks zum Selbstbildnis motiviert, wie


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/gozzoli-benozzo/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/durer-albrecht/

es ahnlich bei Kunstlern wie Orcagna, Agnolo Gaddi oder Altichiero da Zevio zu beobachten
ware. So verweise di Bartolos Selbstbildnis einerseits auf den kiinstlerischen Rang des
Malers, andererseits auf das Prestige, das sich durch die Auftragsvergabe einstellte. Der
Maler machte sich erkennbar (Ausrichtung auf die Betrachterlin, Blick, differenziertes
Inkarnat) - nicht zuletzt durch die Inschrift, in der er den eigenen Namen vor dem des
Stifters nennt. Die Gebarde verweise auf die uberlieferte Predigertatigkeit des Heiligen und
rihme den Maler zudem als pictor doctus. Durch das Zusammenspiel mit der Rolle des
Heiligen, die damit in Zusammenhang stehende devotionale Aussage, die fehlende
zeitgenossische Inszenierung der Figur und die ebenfalls nicht vorhandene Betonung
personlicher Merkmale di Bartolos hafte dem Bildnis allerdings riickwartsgerichtete
Ausstrahlung an.*! Das Selbstbildnis ,[verharrt] in einer eigentimlichen Spannung
zwischen Ruhmesverlangen und Jenseitshoffnung, die vom Kinstler nicht aufgelost
wurde. “4?

Schmid (2002) verweist auf die Problematik der Identifizierungen von Selbstportrats aus
dem 14. Jahrhundert, die teils ausschlieSlich auf Vasaris Angaben basieren und nicht weiter
verifiziert werden konnten. Schmid betont, dass es sich nicht um einwandfreie
Zuschreibungen handelt, auch wenn sie oft sehr wahrscheinlich sind. Auch Taddeo di
Bartolos mogliches Selbstbildnis falle in diese Kategorie.*3

In seiner Forschung zu Kunstlerbiografien analysiert Collareta (2003) Quelltexte, die er u.
a. in einen Zusammenhang mit dem Selbstportrat di Bartolos stellt. Dieses sei nicht iber
die einfache Identifizierung durch den Namen im Nimbus erklarbar, vielmehr sei es aus
dem Wunsch des Malers gespeist, seine Malerei iber die Nachahmung des Schutzpatrons -
seines personlichen Mazens - voranzutreiben. Zur Untermauerung seiner These setzt
Collareta di Bartolos Vorgehen in Beziehung zu alteren Kinstlern, die eine Aufwertung
durch gemeinsame Darstellung mit anderen hochrangigen Personlichkeiten anstrebten:
Giotto mit Dante, Phidias mit Perikles, Villani mit Cimabue u. a.**

Marchand (2004) bestatigt Wolters Identifizierung, indem er die urspriinglichen Argumente
repetiert. Besonders glaubwirdig mache das Selbstbildnis die Tatsache der imitatio, die
durch die Darstellung als Namensheiligen gegeben ist. Einen weiteren Fokus legt der Autor
auf die ,in diesem Kontext seltene Disputationsgebarde”, durch die sich der Maler in
Analogie zum Theologen als Vermittler - als pictor doctus - darstelle. ,Taddeo di Bartolo
nutzt so die Doppelidentitat der gemalten Figur dazu, sich selbst mit einer Gebarde
darzustellen, die seine intellektuellen Anspriiche ausdriickt, die aber vermutlich fiur ein
offenkundiges Selbstportrait des Kiinstlers als unangemessen erachtet worden ware.” Den
Seltenheitswert der scholastischen Gebarde unterstreicht Marchand, indem er auf das
einzige weitere Beispiel hinweist, in dem die Geste in Zusammenhang mit einer
Selbstdarstellung steht. Es handle sich dabei um die Szene der Disputation des hl.
Stephanus von Fra Filippo Lippi. In dieser ist die Geste allerdings nicht vom
Kiinstlerportrat selbst ausgefiihrt.*®

Rejaie (2006) bezieht sich auf den Eintrag Vasaris, wonach di Bartolo ein Selbstportrat im
Dom von Pisa gemalt habe.*® Dieses befindet sich allerdings in einem Bereich, dessen
Zuschreibung an Taddeo in Frage gestellt wurde. Weiterfihrend argumentiert Rejaie, die


http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-disputation-in-der-synagoge-um-1452-bis-1464-prato-duomo-di-prato/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-disputation-in-der-synagoge-um-1452-bis-1464-prato-duomo-di-prato/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-disputation-in-der-synagoge-um-1452-bis-1464-prato-duomo-di-prato/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-disputation-in-der-synagoge-um-1452-bis-1464-prato-duomo-di-prato/

unklaren Uberlieferungen zum Frithwerk des Malers wiirden es rechtfertigen, dieses
mutmafRliche Selbstbildnis ebenso wie alle anderen zu thematisieren.*’

Burg (2007) betont, dass sich trotz der zunehmenden Verbreitung integrierter
Selbstportrats wenige finden, die der von di Bartolo begriindeten Tradition folgen und als
Rollenportrats in Gestalt von Heiligen uberliefert sind. Als Ausnahmen nennt er eine
mogliche Selbstdarstellung mit Nimbus in Fra Filippo Lippis Marienkronung sowie
Michelangelos Selbstdarstellung als hl. Bartolomé&us.*®

Israéls (2007) interpretiert die Figur des hl. Thaddaus als eine ,reference to himself”.4?

Kapfer (2008) betont di Bartolos Vorreiterrolle im Zusammenhang mit der Argumentation
fir ein Selbstbildnis von Hugo van der Goes als Apostel im Marientod.>°

Schmidt (2008) stellt unter Berlcksichtigung des Inhalts der sieneser Zunftstatuten die
These auf, dass das wachsende Selbstvertrauen der Maler in direktem Zusammenhang mit
der Darstellung christlicher Themen und mit dem Anspruch der Maler stehe, iber Kunst
Geheimnisse des Glaubens zu verbildlichen und folglich als ,cultural mediators”
aufzutreten.®! Di Bartolo zeige sich iiber sein Rollenportrat, iiber seine Kontaktaufnahme
mit der BetrachterIn und seine argumentierende Geste als ein wahrer ,manifestatore delle
cose miracolose.“>?

Legner (2009) sieht die Motivation von Selbstdarstellungen in Rollen von Heiligen im
Zurschaustellen von Nachfolgerschaft und Frommigkeit begriindet.>® Der hl. Thadd&aus als
Uberbringer eines Christusbildes sei hierbei als Identifikationsfigur besonders geeignet.
Der Autor folgt Wolters Interpretation, nach der es sich beim Portrat um eine
Verschmelzung des Personlichen mit dem Heiligen im Sinne einer Verbindung mit dem
Heilsgeschehen handle. Zudem verweist Legner auf Duccio di Buoninsegna, der dem hl.
Thaddaus bereits in den Rahmenmedaillons der Madonna Rucellai seine Ziige verliehen
haben soll.>*

In Gigantes Ausfihrungen zum Typus des ,L’autoportrait masqué“>® (2010) nimmt di
Bartolos Selbstdarstellung eine Schlisselrolle ein. Das maskierte Selbstportrat - so die
Autorin - impliziere eine ,reconnaissance virtuelle” und aktiviere, sobald ein Erkennen der
Figur durch die BetrachterIn vorliegt, eine ,dimension métadiscursive”.°® Dieses
,Erkennen” erreiche di Bartolo Uiber diverse Mechanismen, die neben der Assoziation mit
dem Namen durch die Ubernahme der Rolle des gleichnamigen Apostels auch iiber die
Signatur/Inschrift gegeben ist, die diesen Hinweis verstarkt. Neben der Feststellung
sonstiger Alleinstellungsmerkmale (vergleichsweise helleres Inkarnat, individualisierte
Physiognomie) konzentriert sich die Autorin auf die Geste der Hand in Kombination mit
dem direkten Blick der Figur. Sie folgert, dass diese auf scholastische Argumentation
verweisende Handhaltung als eine Geste des Argumentierens, Lehrens und Erklarens fir
den Maler passend sei. Die Rolle des Schriftstellers sei aus der Biografie des Heiligen
gerechtfertigt und lasse die als Attribut verwendete Geste folgerichtig erscheinen, fihrt
Gigante unter Bezugnahme auf Symeonides®’ (s. 0.) aus. Eine Mitteilung Panofskys, dass
der Maler durch die Identifikation mit seinem Schutzpatron auf den Inhalt der sakralen
Handlung leiten wollte, erweitert Gigante um die These, dass die Geste nicht (oder nicht


http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
https://de.wikipedia.org/wiki/Bartholom%C3%A4us_%28Apostel%29#/media/Datei:Michelangelo,_Giudizio_Universale_31.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Bartholom%C3%A4us_%28Apostel%29#/media/Datei:Michelangelo,_Giudizio_Universale_31.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Duccio_-_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg&oldid=618663298
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Duccio_-_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg&oldid=618663298

nur) den Heiligen bezeichne, sondern dass sie vielmehr auf den Maler und das geschaffene
Werk zu beziehen sei. Dies impliziere eine verschleierte Anspielung auf die Kraft der
Malerei als stumme Predigt, wie sie von den Kirchenvéatern festgestellt wurde.>®

Trotz der tendenziell einschrankenden Bezeichnung ,likely self-portrait“>® analysiert
Webster (2013) di Bartolos Bildnis als eines, das Selbstdarstellungstendenzen des 14. und
frihen 15. Jahrhunderts versammle. Zwar sei das Portrat in der vielfigurigen Szene und der
Fille der ahnlich konzipierten Figuren schwer auszumachen, dennoch spreche die
kompositionelle Verankerung nahe der hl. Maria sowie die vermeintliche Identifikation mit
dem Heiligen vielleicht fir ein, durch den Auftrag bedingtes, gestiegenes Selbstwertgefiihl
des Kinstlers.’ Wie andere Selbstdarstellungen mache das Bildnis di Bartolos den
Fortschritt, die berufliche Anerkennung und den gehobenen Sozialstatus von Kunstlern im
15. Jahrhundert sichtbar. Ahnlich wie Méazene erscheinen die Maler in neuer Sichtbarkeit in
sakralen Werken - nicht ohne damit den Unmut der Kirche zu provozieren.%!

Verweise

1. Wolters 1953, 72.<

2. Ebd.<

3. Dolling 1957, 11.<

4. Neumeyer 1964, 46.<

5. Vgl. Andrea Orcagna, Tod und Himmelfahrt Mariens, 1359, Florenz, Orsanmichele, Tabernakel.«

6. Symeonides 1965, 90. Zudem zitiert Symeonides aus einem Brief Panofskys vom 15.2.1960, in dem dieser eine
weitere Interpretationsebene zum Selbstbildnis bietet: In der Gestalt des Schutzpatrons wolle di Bartolo die
RezipientInnen einladen, die Botschaft des Gemaldes aufzunehmen. Vgl. Symeonides 1965, 122 (Anm. 25).«<

7. Prinz 1966, 23.«

8. Lorenzo Lotto, Portrat eines Mannes in seinem Studio, um 1527, Venedig, Galleria dell’Accademia. Pope-
Hennessy differenziert nicht zwischen integrierten und autonomen Bildnissen.«

9. Pope-Hennessy 1966, 3f.«
10. Os, van 1969, 172f.<
11. Zum Bildnis von Vecchietta vgl. weiterfihrend den Einfiihrungstext zu Masolino.<
12. Os, van 1977, 449.<

13. Os, van 1990, 149. Den Ruf als pictor doctus belegt van Os mit einem Zitat aus den von Guglielmo della Valle
1785 verfassten Lettere Sanesi, konkret aus Notizie di Taddeo. Os bezieht sich auf eine Epitaphinschrift, die di
Bartolos Ruf thematisiert: ,Here lies Taddeo Bartholi. / He has brought fame to himself by the / art of his
painting in which he expressed / his most peaceful and cultured character. / His most elaborate and totally
perfect works / testify to the refinement of his talent. / He is most worthy of immortality.” Zitiert nach Os, van
1990, 150, 221 (Anm. 122). Vgl. Della Valle 1785, 183-197, bes. 186 (Inschrift im Original). Roesler ibt
einerseits Kritik an der Vermutung, di Bartolo habe einen Ruf als pictor doctus genossen, andererseits an der
Beweisfiihrung von van Os tiber das Epitaph. Ersteres sei wenig plausible, zweiteres ein Missverstandnis. Vgl.
weiterfuhrend Roesler 1999, 112 (Anm. 351). Hingegen sollten auch Miller Hofstede (2002) und Marchand
(2004) di Bartolo als pictor doctus bezeichnen; vgl. entsprechende Forschungsmeinungen, s. u.<


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Accademia_-_Ritratto_di_giovane_gentiluomo_nel_suo_studio_-_Lorenzo_Lotto_cat.912.jpg&oldid=715771688
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Accademia_-_Ritratto_di_giovane_gentiluomo_nel_suo_studio_-_Lorenzo_Lotto_cat.912.jpg&oldid=715771688
https://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/masolino/

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

Holsten 1978, 12.<
Ebd., 84.<
Ladner 1983, 88f.«

Solberg 1991, 519, zitiert nach Isra€ls 2007, 107 (Anm. 113); Roesler 1999, 109 (Anm. 339). Es handelt sich
hierbei um eine Aussage aus Solbergs Dissertation zu Taddeo di Bartolo, die leider nicht beschafft werden
konnte, um diese Aussage nachzuprifen.<

Schweikhart 1993, 17.<

Asemissen/Schweikhart 1994, 64; vgl. weiterfihrend Da Vinci (hg. von Ludwig 1882), 377, Das Buch von der
Malerei, Von der Darstellung Eines, der inmitten mehrerer Personen spricht, 380: ,Handelt es sich darin [in
einer Rede] um die Klarlegung verschiedener Ursachen, Ansichten, Griinde, so lassest du den Sprechenden
mit zwei Fingern der rechten Hand einen Finger der linken fassen, indem er dabei die beiden kleineren Finger
dieser letzteren eingeschlagen hat.“«

Albrecht Diirer, Tod des Orpheus, 1494, Hamburg, Kunsthalle.<

Roesler-Friedenthal 1996, 158 (Anm. 24).<

Vgl. Wolters 1953.<

Vgl. u. a. Symeonides 1965, 90.«<

Roesler 1999, 110.«<

Waetzoldt 1908, 317f.«<

Die Autorin nimmt Bezug auf eine Vorlesung Preimesbergers an der FU-Berlin vom 10.6.1993.<

Eine vergleichbare Funktion habe der Apostel Philippus in Filippino Lippis Himmelfahrt Mariens, 1489-91,
Santa Maria sopra Minerva, Carafa-Kapelle (die Rickenfigur links der zentralen Szene). Vgl. weiterfithrend
Roesler 1999, 124.«<

Ebd., 109-112.<

Ebd., 112 (Anm. 351). Vgl. die Forschungsmeinung van Os‘ (1990), s. 0.«
Stoichita 1998, 226-235.<

Ebd., 229.<

Ebd., 230f.<

Boschloo 1998, 54.<

Ebd., 58.«

Woods-Marsden 1998, 43-48.<

Marschke 1998, 94.<
Brown 2000, 117.«
Ames-Lewis 2000, 215.«

Als Vergleich bringt Miiller Hofstede eine wenige Jahre zuvor entstandene Selbstdarstellung Agnolo Gaddis
mit ahnlichem Hintergrund: Agnolo Gaddi, Selbstbildnis in Kaiser Heraklius fithrt das wahre Kreuz Christi
nach Jerusalem zurick, ca. 1393, Florenz, S. Croce, Cappella Maggiore (erste Figur am rechten Bildrand).
Vgl. Miller Hofstede 2002, 68.<

Am 9.4.1400 bewirkte Papst Bonifaz IX. die Loslosung der Bischofskirche (Dom von Montepulciano) aus der
Jurisdiktion des Bischofs von Arezzo und unterstellte sie direkte dem Heiligen Stuhl. Die Pala ist Ausdruck
dieser papstlichen Auszeichnung. Vgl. ebd., 98.<


https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/lippi-filippino/
https://www.wga.hu/frames-e.html?/html/l/lippi/flippino/carafa/2assump.html
https://www.wga.hu/frames-e.html?/html/l/lippi/flippino/carafa/2assump.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Agnolo_gaddi,_storie_della_vera_croce_03.jpg&oldid=527133022
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Agnolo_gaddi,_storie_della_vera_croce_03.jpg&oldid=527133022
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Agnolo_gaddi,_storie_della_vera_croce_03.jpg&oldid=527133022
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Agnolo_gaddi,_storie_della_vera_croce_03.jpg&oldid=527133022

41. Miiller Hofstede 2002, 98-101.<

42. Ebd., 99.<

43. Schmid 2002, 116.<

44. Collareta 2003, 58f.«

45. Marchand 2004, 204f.<

46. Vgl. die Ausfithrungen im Einleitungstext zu di Bartolo.«
47. Rejaie 2006, 39.<

48. Michelangelo, Selbstdarstellung als hl. Bartolom&dus (Detail aus dem Jungsten Gericht), 1536-41, Rom,
Vatikan, Cappella Sistina. Burg 2007, 381.<

49. Israéls 2007, 107.«

50. Kapfer 2008, 52.<

51. Schmidt 2008, 53f.«<

52. Ebd., 57f.<

53. Legner 2009, 435-451.<
54. Ebd., 439. Duccio di Buoninsegna, Madonna Rucellai, 1285, Florenz, Gallerie degli Uffizi.«
55. Gigante 2010, 270-276.<
56. Ebd., 270.<

57. Symeonides 1965, 90f.<
58. Gigante 2010, 270f.«<

59. Webster 2013, 51.<

60. Ebd., 52.<

61. Ebd., 64.<

Heilige Aura - weltlicher Anspruch

Schon Wolters! (1953) fokussiert in seiner Erstidentifizierung der Selbstdarstellung di
Bartolos in der Himmelfahrt Mariens auf das Potenzial diverser
Alleinstellungsmechanismen (Gebarde, Blick aus dem Bild, individualisierte Physiognomie,
Nennung des Namensheiligen im Nimbus), die im Zusammenspiel kaum Zweifel an der
Glaubwirdigkeit des Selbstbildnisses lassen. Wolters’ Befund wird in der einschlagigen
Forschung weitgehend bestatigt. Zur Unterstutzung soll die bisher noch nicht thematisierte
grafische Akzentuierung der Heiligenfigur bzw. ihres Blickes aus dem Bild, dargestellt
durch einen auf den Kopf (genauer: auf die aus dem Bild blickenden Augen) gerichteten
Geigenbogen eines Engels am rechten oberen Rand der Szene um das leere Grab, ins Feld
gefithrt werden. Eine ahnliche ,Markierung” ist beim hl. Thomas an der Spitze der
pyramidalen Formation der Apostel gegeben, der sich - wie das Selbstbildnis - prinzipiell
von der Menge der Junger abhebt. Weisen die ,Pfeile” bei Thomas auf das Entgegennehmen
der Gurtelspende, die als wunderbringende Reliquie symbolisch das Erdenleben Mariens
vergegenwartigt,” so konnte in Weiterfihrung dieser These auch auf die Figur des hl.


http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/bartolo-taddeo-di/
https://de.wikipedia.org/wiki/Bartholom%C3%A4us_%28Apostel%29#/media/Datei:Michelangelo,_Giudizio_Universale_31.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Bartholom%C3%A4us_%28Apostel%29#/media/Datei:Michelangelo,_Giudizio_Universale_31.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Duccio_-_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg&oldid=618663298
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Duccio_-_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg&oldid=618663298

Thaddaus - bzw. des Malers Taddeo - als einen Mann angespielt sein, der mit dem Irdischen
in Verbindung steht. Besonders die Synthese zwischen performativen Merkmalen der Figur
(Kontaktaufnahme zur BetrachterIn) einerseits und Ubernahme der Rolle des hl. Thaddaus
(Namenszug) andererseits eroffnet einen weiten Interpretationsspielraum.

Mehrfach wurde in der Literatur eine Pionierrolle di Bartolos thematisiert. Sein integriertes
Selbstbildnis wurde sowohl als Basis spaterer Entwicklungen des Sujets bis hin zu
autonomen Selbstdarstellungen gelobt,® als auch als erstes Beispiel eines Selbstportrats
mit direktem Blick Richtung BetrachterInnenraum* sowie als das erste bzw. singulare
Selbstbild in der sienesischen Malerei Uberhaupt.® Ohne den prinzipiellen Gehalt dieser
Stellungnahmen, die allesamt eine Sonderrolle des Bildnisses ausdrucken, in Frage stellen
zu wollen, gilt es doch =zu relativieren. Den Denkansatz, das Sujets als frihe
Entwicklungsstufe fur autonome Selbstdarstellungen zu lesen, liele die durch zahlreiche
Beispiele belegte eigenstandige Entwicklung des Assistenzportrats aulien vor. Gerade
durch die Integration von Selbstportrats im Bildverband entwickelten die Maler ein
deutlich breiteres Spektrum an Interaktionen mit den Rezipientlnnen und an
Moglichkeiten, iiber bildimmanente Inhalte hinausweisende Aussagen zu vermitteln, als es
durch autonome Darstellungen moglich ware. Ebenso wenig kann di Bartolos Selbstbildnis
mit Sicherheit als ,ein Erstes” gesehen werden. Hierzu liefert etwa Stubblebine wertvolle
Hinweise, der den Beginn italienischer Selbstportrats in assistenz gerade im sienesischen
Einzugsgebiet verortet und Bildnisse von Duccio di Buoninsegna (um 1255- 1318/19) und
seiner Werkstatt diskutiert - frihe mutmalliche Selbstdarstellungen, die teils durch direkte
Blicke aus dem Bild gekennzeichnet sind.® Auch andere frithe Kunstlerbilder,” wie etwa das
nahezu zeitgleich geschaffene, sich durch einen direkten Blick auszeichnende Selbstbildnis
von Cola Petruccioli® relativieren die postulierte Vormachtstellung di Bartolos.

Zu Recht wurde in der Forschung wiederholt auf die besondere Qualitat der
Selbstinszenierung durch die Ubernahme der Rolle eines Heiligen hingewiesen.® Von
groBer Bedeutung erscheint in diesem Kontext die von van Os'® bzw. Schmidt!'!
angesprochene Rolle der Kiinstler als Mediatoren theologischer Inhalte. Beide Autoren
beziehen sich zur Untermauerung ihrer These auf die vermutlich im frithen 14. Jahrhundert
begrundeten sieneser Zunftstatuten. In diesen erheben die Maler den Anspruch, durch die
Gnade Gottes und die Kraft des Glaubens den Ungebildeten und Analphabeten christliche
Geheimnisse zu offenbaren, was die erstmals von Gregor d. Grolsen entwickelte Theorie der
Kunst als Glaubensvermittlung spiegelt. Indem sich di Bartolo als Heiliger zeigt, verstarkt
er seine Rolle als Mediator und impliziert zudem einen Status als , geheiligter Schopfer”.
Dies ist ein herausragendes Vorgehen mit Seltenheitscharakter im gesamten 15.
Jahrhundert, wenngleich im Rahmen der Erhebungen zur Datenbank mehr
Vergleichsbeispiele als in der Literatur bisher angegeben gefunden werden konnten. So
manche mutmafliche integrierte Selbstdarstellung ist im sakralen Kontext zu verorten.'?
Zudem sind biblische Figuren wie der hl. Lukas oder der hl. Nikodemus per se als
pradestiniert anzusehen, Kiinstlern das Fundament fir Rollenportrats zu bieten.

Trotz der fehlenden Moglichkeit der zweifelsfreien Verifizierung weisen die Indizien auf
eine zu befurwortende Selbstdarstellung hin. Der Stellenwert der Figur ist wohl unter


https://it.pinterest.com/pin/326229566750415200/

Berucksichtigung der teils polar anmutenden Merkmale zu suchen, die sich aus der
Mehrfachrolle zwischen devotio, Kiunstlerstolz, Schopfertum und Ausdruck von gehobener
sozialer Stellung entfalten: Einerseits kommt eine fromme Aussage zur Geltung, die iiber
die nahezu ikonische Ausstrahlung des Portrats, die Nahe zur sakralen Handlung und die
Ubernahme der Rolle des Heiligen verdeutlicht ist. Andererseits ist ein ausgepragter
weltlicher Anspruch erkennbar, der durch diverse Alleinstellungsmerkmale und
insbesondere durch die Kontaktaufnahme mit der BetrachterIn sowohl als ein Vermitteln
des Bildinhalts bzw. der Malerei als auch als Vermarktung der eigenen Person im Sinne
eines ,ich bin der Maler” lesbar ist. Folglich ist auch eine Interpretation des
Selbstbildnisses als eine metapikturale Inszenierung'® - als ein Instrument zur
Thematisierung der Malerei - durchaus wahrscheinlich: Verschleiert in der Rolle eines
Heiligen weist di Bartolo weit iiber die sakrale Geschichte hinaus.

Verweise

1. Wolters 1953.<

2.Vgl. Dobschiitz 2015, 544.<

3. Boschloo 1998, 54.<

4. Prinz 1966, 23.<

5. Miiller Hofstede 2002, 98f; Os, van 1969, 172f.«
6. Stubblebine 1978.<

7. Sowohl fiir Cimabue (um 1240-um 1302) als auch fur Giotto di Bondone (1267/76-1337) wurden an
verschiedener Stelle Selbstdarstellungen thematisiert, vgl. u. a. Burckhardt 1898, 150-153. Auf eine
Diskussion zur Glaubhaftigkeit dieser Vorschlage muss hier verzichtet werden.<

8. Petrucciolis Selbstdarstellung im Dekorsystem kann nicht als integriertes Selbstportrat eingeordnet werden.
Cola Petruccioli, Selbstbildnis, vor 1401, Perugia, San Domenico. Zum Selbstbildnis samt Abbildung vgl. u. a.
Asemissen/Schweikhart 1994, 67.<

9. Burg 2007, 381; Holsten 1978, 84; Kapfer 2008, 52.<
10. Vgl. Forschungsstand Os, van 1969, 172f.<
11. vVgl. Forschungsstand Schmidt 2008, 53f, 57f.«

12. Obwohl keines der nachfolgenden Beispiele bislang zweifelsfrei als Selbstdarstellung festgeschrieben werden
konnte, weisen die Diskussionen auf die Moglichkeit weiterer Selbstbildnisse in theologisch konnotierten
Rollen, vgl. beispielsweise Fra Filippo Lippi, Marienkronung; Hugo van der Goes, Wiener Beweinung,
Marientod, Portinari-Altar, linker Fliigel; Masaccio, Die Schattenheilung usw. Bereits bei Vasari sind einige
(teils unglaubwiirdige) Selbstdarstellungen in sakralen Rollen angegeben. Zu einer Zusammenschau dieser
Beispiele vgl. Gigante 2010, 37 (Anm. 79).<

13. Vgl. Gigante 2010, bes. 270.<

Literatur

Ames-Lewis, Francis: The Intellectual Life of the Early Renaissance Artist, New Haven, Yale
2000.


https://it.pinterest.com/pin/326229566750415200/
https://it.pinterest.com/pin/326229566750415200/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-beweinung-christi-ab-1479-wien-kunsthistorisches-museum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-beweinung-christi-ab-1479-wien-kunsthistorisches-museum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-tommaso-portinari-mit-sohnen-und-heiligen-portinari-altar-1474-bis-1476-77-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-tommaso-portinari-mit-sohnen-und-heiligen-portinari-altar-1474-bis-1476-77-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/masaccio-die-schattenheilung-um-1423-bis-1428-florenz-santa-maria-del-carmine/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/masaccio-die-schattenheilung-um-1423-bis-1428-florenz-santa-maria-del-carmine/

Asemissen, Hermann Ulrich/Schweikhart, Gunter: Malerei als Thema der Malerei (Acta
humaniora), Berlin 1994.

Boschloo, Anton W. A.: Perceptions of the Status of Painting: The Self-Portrait in the Art of
the Italian Renaissance, in: Petrarca, Francesco (Hg.): Modelling the Individual. Biography
and Portrait in the Renaissance (DQR studies in literature, 23) 1998, 51-73.

Brown, Katherine T.: The Painter's Reflection. Self-Portraiture in Renaissance Venice. 1458-
1625 (Pocket Library of Studies in Art, 33), Florenz 2000.

Burckhardt, Jacob: Beitrage zur Kunstgeschichte von Italien. Das Altarbild - Das Portrait in
der Malerei - Die Sammler, Basel 1898.

Burg, Tobias: Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17.
Jahrhundert (Kunstgeschichte, 80), Berlin 2007.

Collareta, Marco: Verso la biografia d'artista. Immagini del medioevo all'origine di un
genere letterario moderno, in: Annali della scuola normale superiore di Pisa. Quaderni.
Serie 1V, 16. Jg. 2003, 53-65.

Da Vinci, Leonardo: Das Buch von der Malerei nach dem Codex Vaticanus (Urbinas) 1270. I.
Band (Quellenschriften fur Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der
Renaissance, 15), hg. von Heinrich Ludwig, Wien 1882.

Della Valle, Guglielmo: Lettere Sanesi, Rom 1785.

Dobschiitz, Renate von: Reliquien, in: Kirschbaum, Engelbert (Hg.): Allgemeine
Ikonographie. Laban - Ruth (Lexikon der christlichen Ikonographie, 3), Freiburg im
Breisgau 2015, 538-546.

Dolling, Regine: Das Bildnis in christlichen und mytologischen Darstellungen
(Inauguraldissertation, Universitat Leipzig), Leipzig 1957.

Gigante, Elisabetta: Autoportraits en marge. Images de 1'auteur dans la peinture de la
Renaissance (Thése de Doctorat, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales), Paris
2010.

Holsten, Siegmar (Hg.): Das Bild des Kunstlers. Selbstdarstellungen (Ausstellungskatalog
Hamburger Kunsthalle, Hamburg, 16.06.1978-27.08.1978), Hamburg 1978.

Israéls, Machtelt: Absence and Resemblance. Early Images of Bernardino da Siena and the
Issue of Portraiture (With a New Proposal for Sassetta), in: I Tatti Studies in the Italian
Renaissance, 11. Jg. 2007, 77-114.

Kapfer, Elisabeth: Uberlegungen zu den Bildnissen von Hugo van der Goes - Stifterbilder
und mogliche Selbstportrats (Diplomarbeit, Universitat Wien), Wien 2008.

Ladner, Gerhart: Die Anfange des Kryptoportrats, in: Deuchler, Florens/Flury-Lemberg,
Mechthild/Otavsky, Karel (Hg.): Von Angesicht zu Angesicht. Portratstudien, Bern 1983, 78-
98.

Legner, Anton: Der Artifex. Kiinstler im Mittelalter und ihre Selbstdarstellung, Koln 2009.
Marchand, Eckart: Gebarden in der Florentiner Malerei. Studien zur Charakterisierung von
Heiligen, Uomini Famosi und Zeitgenossen im Quattrocento (Kunstgeschichte, 79), Munster
2004.

Marschke, Stefanie: Kiinstlerbildnisse und Selbstportrats. Studien zu ihren Funktionen von
der Antike bis zur Renaissance, Weimar 1998.

Miller Hofstede, Justus: Florentiner Maler des Trecento und Quattrocento im Zeichen von
Heilserwartung und Kinstlerruhm. Zur Entstehung des frithen Selbstportrats im Kontext
der sakralen Historie, in: Kristeller, Paul Oskar/Muller Hofstede, Justus (Hg.): Florenz in der
Fruhrenaissance. Kunst, Literatur, Epistolographie in der Sphare des Humanismus,
Rheinbach 2002, 35-108.

Neumeyer, Alfred: Der Blick aus dem Bilde, Berlin 1964.

Os, Henk, van (Hg.): Sienese Altarpieces. 2. 1344-1460 (Mediaevalia Groningana, 9),
Groningen 1990.



Os, Henk, van: Marias Demut und Verherrlichung in der sienesischen Malerei 1300-1450
(Kunsthistorische Studién van het Nederlands Historisch Institut te Rome, 1), Den Haag
1969.

Os, Henk, van: Vecchietta and the Persona of the Renaissance Artist, in: Lavin, Irving/
Plummer, John (Hg.): Studies in Late Medieval and Renaissance Painting in Honor of
Millard Meiss. Volume 1: Text, New York 1977, 445-454.

Pope-Hennessy, John Wyndham: The Portrait in the Renaissance. The A. W. Mellon Lectures
in the Fine Arts, 1963 (The A. W. Mellon Lectures in the Fine Arts, 12), London 1966.
Prinz, Wolfram: Vasaris Sammlung von Kinstlerbildnissen. Mit einem kritischen Verzeichnis
der 144 Vitenbildnisse in der zweiten Ausgabe der Lebensbeschreibungen von 1568, in:
Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 12. Jg. 1966, Beiheft, 1, 3-158.
Rejaie, Azar M.: Defining Artistic Identity in the Florentine Renaissance: Vasari, Embedded
Self-Portraits, and the Patron's Role (Dissertation, University of Pittsburgh) 2006.

Roesler, Antoinette: Selbstbildnis und Kiinstlerbild in der italienischen Renaissance
(Dissertation, Freie Universitat Berlin), Berlin 1999.

Roesler-Friedenthal, Antoinette: Ein Portrat Andrea Mantegnas als alter Orpheus im
Kontext seiner Selbstdarstellungen, in: Romisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana, 31.
Jg. 1996, 149-186.

Schmid, J.: Et pro remedio animae et pro memoria. Burgerliche repraesentatio in der
Cappella Tornabuoni in S. Maria Novella (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen
Institutes in Florenz: I Mandorli, 2), Miunchen u. a. 2002.

Schmidt, Victor M.: Painters in Late Medieval and Early Renaissance Italy as Visual
Mediators, in: Vries, Annette de (Hg.): Cultural Mediators. Artists and Writers at the
Crossroads of Tradition, Innovation and Reception in the Low Countries and Italy 1450-
1650 (Groningen Studies in Cultural Change, 31; Tagungsband, Groningen, 2006), Leuven
2008, 53-64.

Schweikhart, Gunter: Das Selbstbildnis im 15. Jahrhundert, in: Poeschke, Joachim/Ames-
Lewis, Francis (Hg.): Italienische Fruhrenaissance und nordeuropaisches Spatmittelalter.
Kunst der frithen Neuzeit im europaischen Zusammenhang (Italienische Frihrenaissance
und nordeuropaisches Mittelalter), Miinchen 1993, 11-40.

Solberg, Gail Elizabeth: Taddeo di Bartolo. His Life and Work. 1-3 (Dissertation, New York
University), New York 1991.

Stoichita, Victor I.: Das selbstbewusste Bild. Vom Ursprung der Metamalerei (Bild und
Text), Minchen 1998.

Stubblebine, James H.: The Face in the Crowd. Some Early Sienese Self-Portraits, in: Apollo
1978, H. 108, 388-393.

Symeonides, Sibilla: Taddeo di Bartolo (Monografie d'arte senese, 7), Siena 1965.
Waetzoldt, Wilhelm: Die Kunst des Portrats, Leipzig 1908.

Webster, Andrew Michael: The Embedded Self-Portrait in Italian Sacred Art of the
Cinquecento and Early Seicento (Masterarbeit, University of Oregon), Oregon 2013.
Wolters, Christian: Ein Selbstbildnis des Taddeo di Bartolo, in: Mitteilungen des
Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 7. Jg. 1953, H. 1, 70-72.

Woods-Marsden, Joanna: Renaissance Self-Portraiture. The Visual Construction of Identity
and the Social Status of the Artist, New Haven u. a. 1998.



Zitiervorschlag:

Krabichler, Elisabeth: Maria Himmelfahrt (Katalogeintrag), in: Metapictor, http://explore-
research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/bartolo-taddeo-di-maria-
himmelfahrt-1401-montepulciano-duomo/pdf/ (06.02.2026).

Integrierte Selbstbildnisse in der Malerei des 15. Jahrhunderts
Eine systematische Erfassung (FWF-Einzelprojekt P 33552)

Universitat Innsbruck - Institut fiir Kunstgeschichte


http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/bartolo-taddeo-di-maria-himmelfahrt-1401-montepulciano-duomo/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/bartolo-taddeo-di-maria-himmelfahrt-1401-montepulciano-duomo/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/bartolo-taddeo-di-maria-himmelfahrt-1401-montepulciano-duomo/pdf/

	Maria Himmelfahrt
	Bartolo, Taddeo di
	Inhaltsverzeichnis
	Objekt
	Bildnis 1
	Forschungsergebnis: Bartolo, Taddeo di

	Heilige Aura – weltlicher Anspruch
	Literatur
	Zitiervorschlag:



