
Maria Himmelfahrt

Bartolo, Taddeo di 

1401 

Italien; Montepulciano; Duomo

Inhaltsverzeichnis

Objekt: Maria Himmelfahrt

Bildnis 1

→ Bartolo, Taddeo di 

Diskussion: Heilige Aura – weltlicher Anspruch 

Literaturverzeichnis 

Künstler: Bartolo, Taddeo di 

Objekt

Bildrechte 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/bartolo-taddeo-di/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/bartolo-taddeo-di/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_objekt.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_objekt.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_objekt.jpg


URL: Webadresse
Copyright: Millertheoly
Quelle: Casasantapia
Lizenz: CC0 1.0

Detailtitel: Maria Himmelfahrt (Teil von: Triptychon zur Himmelfahrt Mariens)

Titel in Originalsprache: Assunzione della Vergine

Titel in Englisch: Assumption of the Virgin

Datierung: 1401 

Ursprungsregion: italienischer Raum

Lokalisierung: Italien; Montepulciano; Duomo

Lokalisierung (Detail): Hauptaltarbild

Medium: Altarbild; Tafelbild

Material: Tempera; Gold

Bildträger: Holz

Maße: Höhe: 525 cm; Breite: 410 cm 

Maße Anmerkungen: die Größenangaben beschreiben das Gesamtretabel

Ikonografische
Bezeichnung:

Himmelfahrt Maria (Marienleben) mit Gürtelspende

Iconclass:

73E77 – the assumption of Mary ('assumptio corporis'): she is
borne into heaven by angels; 73E772 – Mary drops her girdle in
Thomas' hands ~ assumption; 73E771 – Mary's tomb filled with
flowers

Signatur Wortlaut: TADDEO DI BARTOLO

Datierung Wortlaut: AN[N]O D[OMI]NI MCCCCI

Signatur/Datierung
Position:

signiert und datiert: Inschrift auf der Predella unterhalb des Bildes
des leeren Grabes

Inschriften:

TADDEO DI BARTOLO DA SIENA DIPIN[SE] QUESTA OP[ER]A AL
TEMPO DI MESSERE JACOPO DI BARTOLOMMEO ARCHIPRETE
DE MONTPULCIANO AN[N]O D[OMI]NI MCCCCI; auf der Predella
SANC[TVS] TADEVS; auf dem Nimbus des hl. Taddäus
diverse weitere Inschriften; auf den Nimben der Apostel

Auftraggeber/Stifter: Jacopo di Bartolomeo (Fürstbischof von Montepulciano)

Provenienz: in situ

Zugänglichkeit zum
Entstehungszeitpunkt:

öffentlich

Zur Inschrift auf der Predella.1

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:The_Assumption_of_the_Virgin.jpeg&amp;oldid=507561493


Verweise

Burg 2007, 380 (Anm. 334).↩

Bildnis 1

Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: Shakko
Quelle: aiwaz.net
Lizenz: PD
Bildbearbeitung: Detail extrahiert

Lokalisierung im Objekt: erste Figur hinter dem Sarg auf der rechten Seite

Ausführung Körper: Schulterstück

Ausführung Kopf: Dreiviertelporträt

Ikonografischer Kontext:
Figur in der Gestalt des hl. Thaddäus (Judas Thaddäus) in der
Versammlung der Apostel am leeren Grab Mariens; am Rande der
Szene der Himmelfahrt Mariens samt Gürtelspende

Blick/Mimik: direkter Blick aus dem Bild

Gesten:
argumentierende Geste: Daumen und Zeigefinger der rechten Hand
umfassen den Ringfinger der linken Hand

Körperhaltung:
Körper nicht sichtbar; Kopf aus der Körperachse nach rechts
gedreht

1. 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_selbst-01_cbYkhNG.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_selbst-01_cbYkhNG.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/bartolo-di_himmelfahrt_selbst-01_cbYkhNG.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Taddeo_di_Bartolo_self-portrait.jpg&amp;oldid=592162612


Interaktion/Raum-,
Bildraumbeziehung/
Alleinstellungsmerkmal:

am rechten Rand der hinteren Apostelgruppe; von den vorderen
Figuren, dem Sarg Mariens und einem Geigenbogen eines Engels
(im Bereich des Nimbus) großteils überschnitten; ein Geigenbogen
weist direkt auf das Bildnis, in seiner Verlängerung auf das rechts
liegende Auge (eine ähnliche Kennzeichnung eines Apostels ist beim
hl. Thomas gegeben: zwei Geraden weisen wie ein Keil auf den
Heiligen, der seine Hände nach oben streckt, um die Gürtelspende
der Gottesmutter zu erhalten); neben dem hl. Thomas die einzige
Figur, die sich aus der Menge der Apostel abhebt; der Nimbus geht
teils in den Goldhintergrund über; auffallend rein/hell wirkendes
Inkarnat; auffällige Geste; blickt als einziger direkt aus dem Bild

Formale Besonderheiten: integrierter Schriftzug auf dem Nimbus

Zugeordnete
Bildprotagonisten:

alle Apostel

Forschungsergebnis: Bartolo, Taddeo di

Künstler des Bildnisses: Bartolo, Taddeo di

Status: kontrovers diskutiert

Status Anmerkungen:

Nur wenige Forschende äußern sich skeptisch gegenüber der
Identifizierung des Selbstporträts. Di Bartolos Rollenporträt als hl.
Thaddäus gehört zu den am häufigsten anerkannten
Selbstinszenierungen des 15. Jahrhunderts.

Andere
Identifikationsvorschläge:

hl. Thaddäus (Judas Thaddäus)

Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Erstzuschreibung Wolters 1953 Wolters 1953 – Ein
Selbstbildnis des
Taddeo di

70–72 - 

Bejahend Dölling 1957 Dölling 1957 – Das
Bildnis in
christlichen

11 - 

Bejahend Neumeyer 1964 Neumeyer 1964 –
Der Blick aus dem
Bilde

46 - 

Bejahend Symeonides 1965 Symeonides 1965 –
Taddeo di Bartolo

90,
122
(Anm.
25)

- 

Bejahend Prinz 1966 Prinz 1966 – Vasaris
Sammlung von
Künstlerbildnissen

23 - 

Bejahend Pope-
Hennessy

1966 Pope-Hennessy
1966 – The Portrait
in the Renaissance

3f - 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/bartolo-taddeo-di/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/bartolo-taddeo-di/


Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Bejahend Os 1969 Os 1969 – Marias
Demut und
Verherrlichung

172f - 

Bejahend Os 1977 Os 1977 –
Vecchietta and the
Persona

449 - 

Bejahend Holsten 1978 Holsten (Hg.) 1978
– Das Bild des
Künstlers

12, 84 - 

Bejahend Ladner 1983 Ladner 1983 – Die
Anfänge des
Kryptoporträts

88f - 

Bejahend Os 1990 Os (Hg.) 1990 –
Sienese Altarpieces

149 - 

Skeptisch/
verneinend 

Solberg 1991 Solberg 1991 –
Taddeo di Bartolo

519 - 

Bejahend Schweikhart 1993 Schweikhart 1993 –
Das Selbstbildnis im
15

17 - 

Bejahend Asemissen/
Schweikhart

1994 Asemissen,
Schweikhart 1994 –
Malerei als Thema
der Malerei

64 - 

Bejahend Roesler-
Friedenthal

1996 Roesler-Friedenthal
1996 – Ein Porträt
Andrea Mantegnas

158
(Anm.
24)

- 

Bejahend Stoichiţă 1998 Stoichiţă 1998 –
Das selbstbewusste
Bild

229f - 

Bejahend Boschloo 1998 Boschloo 1998 –
Perceptions of the
Status

54, 58 - 

Bejahend Woods-
Marsden

1998 Woods-Marsden
1998 – Renaissance
Self-Portraiture

43–48 - 

Bejahend Marschke 1998 Marschke 1998 –
Künstlerbildnisse
und Selbstporträts

94 - 

Bejahend Roesler 1999 Roesler 1999 –
Selbstbildnis und
Künstlerbild

109–
112

- 

Bejahend Brown 2000 Brown 2000 – The
Painter's Reflection

117 - 



Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Bejahend Ames-Lewis 2000 Ames-Lewis 2000 –
The Intellectual Life

215 - 

Bejahend Müller
Hofstede

2002 Müller Hofstede
2002 – Florentiner
Maler des Trecento

68,
98–
101

- 

Skeptisch/
verneinend 

Schmid 2002 Schmid 2002 – Et
pro remedio animae
et

116 - 

Bejahend Collareta 2003 Collareta 2003 –
Verso la biografia
d'artista

58f - 

Bejahend Marchand 2004 Marchand 2004 –
Gebärden in der
Florentiner Malerei

204f - 

Skeptisch/
verneinend 

Rejaie 2006 Rejaie 2006 –
Defining Artistic
Identity

39 - 

Bejahend Burg 2007 Burg 2007 – Die
Signatur

381 - 

Bejahend Israëls 2007 Israëls 2007 –
Absence and
Resemblance

107 - 

Skeptisch/
verneinend 

Israëls 2007 Israëls 2007 –
Absence and
Resemblance

107 - 

Bejahend Kapfer 2008 Kapfer 2008 –
Überlegungen zu
den Bildnissen

52 - 

Bejahend Schmidt 2008 Schmidt 2008 –
Painters in Late
Medieval

53f,
57f

- 

Bejahend Legner 2009 Legner 2009 – Der
Artifex

439 - 

Bejahend Gigante 2010 Gigante 2010 –
Autoportraits en
marge

270f - 

Skeptisch/
verneinend 

Webster 2013 Webster 2013 – The
Embedded Self-
Portrait in Italian

51f,
64

Details

Webster bietet eine
vorsichtig
formulierte
Einschätzung des
Bildnisses und
stimmt der
Identifizierung des



Bereits die Erstidentifikation des integrierten Selbstporträts durch Wolters (1953) basiert

auf Überlegungen zum Zusammenspiel verschiedener Alleinstellungsmerkmale der Figur.

Dazu  zählen:  erstens  die  individualisierte  Physiognomie,  die  sie  von  den  übrigen,

entsprechend  der  typisierten  Heiligenbilder  der  Werkstatt  erscheinenden,  Aposteln

unterscheidet; zweitens der direkte Blick aus dem Bild und die Profilwendung, die auf eine

Fertigung nach dem Spiegel hinweist; drittens die emotionale Unbetroffenheit der Figur

gegenüber  der  sakralen  Handlung;  und  viertens  die  Gebärde,  die  hier  als  griechischer

Segensgestus gelesen wird. Als weiteres Argument dient Wolters die Analyse der Malweise,

die  im Bereich  der  Selbstporträtfigur  zahlreiche  frei  verlaufende Schraffuren und hohe

Weißanteile in den Farben aufweist. Diese aufwändige Malerei könne, so Wolters, nur eine

„besondere Gabe[…] des Malers an seinen Namensheiligen sein, wenn nicht Haltung und

Ausdruck bewiesen,  daß Taddeo di  Bartolo sich hier selbst  als  hl.  Thaddäus dargestellt

hat.“1 So bezeuge das Bildnis eine gesteigerte  devotio eines in der spätmittelalterlichen

Religiosität verankerten Menschen, dessen Persönlichkeit mit der des Heiligen verschmelze

und sich auf das Heilsgeschehen fokussiere. Der Bezug zum Namenspatron des Malers sei

durch die Inschrift im Nimbus gegeben. So habe di Bartolo, wie Wolters resümiert, bereits

eine Generation vor der Ausbreitung des Sujets ein Selbstporträt mit den Merkmalen der

späteren  Darstellungen  geschaffen  und  damit  „eine  eindrucksvolle  Aussage  über  den

Menschen des ausgehenden Mittelalters“ hinterlassen.2

Dölling (1957) weist auf eine sich entwickelnde, selbstbewusste Frömmigkeit hin, die aus

einem  gesteigerten  Daseinbewusstsein  hervorgeht.  Ab  der  Mitte  des  14.  Jahrhunderts

werden dadurch Künstlerinschriften  möglich,  die  auf  Ähnlichkeit  abzielen,  sowie  in  der

Folge Selbstdarstellungen in religiösen Szenen. Ein Beispiel dafür ist di Bartolo, der sich in

Montepulciano als Apostel Thaddäus bezeichnet und in gesteigertem Devotionsbedürfnis

die  Verbindung  mit  dem Heilsgeschehen  sucht,  wie  es  wenig  später  auch  Orcagna  im

Marientod im Tabernakel von Or San Michele zeigen sollte.3

Neumeyer (1964) fokussiert auf den Blick der Figur, der prüfend und ernst, mit verdrehten

Pupillen, ganz den Blick in den Spiegel reflektiere. Im Vergleich mit Selbstbildnissen des

jungen  Albrecht  Dürer beschreibt  Neumeyer  den  Blick  als  einen,  „der  ausstrahlt  und

zurückempfängt, eine Frage mehr als eine Aussage, ein Suchen mehr als ein Finden [ist].“

Zudem verweist der Autor auf die Position der Selbstdarstellung im seitlichen Mittelgrund.4

Symeonides  (1965)  bestätigt  das  Selbstbildnis,  dessen  Individualisierung  (Blick  auf  die

BetrachterIn,  auf  den  Namenspatron  weisende  Reliefinschrift  im  Nimbus)  die  Figur  im

Kreis der Apostel wie einen Fremden erscheinen lasse. Durch einen Rückgriff auf Orcagnas

Tod und Himmelfahrt Mariens belegt die Autorin die Tradition von Selbstdarstellungen in

Historienbildern zum Marienleben5 und gibt an, di Bartolo nehme vorausschauend spätere

Selbstdarstellungsmechanismen  vorweg  (etwa  von  Botticelli).  Zu  Beginn  des  15.

Jahrhunderts  sei  der  am  Geschehen  unbeteiligte  und  sich  abwendende  Zeuge  (das

Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Selbstporträts
tendenziell zu.

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/durer-albrecht/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/botticelli-sandro/


Künstlerselbstbild) eine rare Innovation. Weiterführend konzentriert sich Symeonides auf

die  rhetorische  Geste  der  Figur  (Aufzählung  von  Argumenten)  und  deren  scholastische

Hintergründe und schließt, dass sich di Bartolo in die Rolle eines Predigers begeben habe.6

Prinz (1966) vermerkt di Bartolos Selbstporträt in der Rolle des hl. Thaddäus als eines der

ersten, die den „Selbstbildnisblick“ als Spezifikum zeigen.7

Im  Kapitel  The  Cult  of  Personality verwendet  Pope-Hennessy  (1966)  di  Bartolos

Selbstdarstellung zur Illustration seiner Theorie zur Selbstporträtentwicklung – diese sei

mit der Funktion des Künstlers verbunden. Frühe Selbstbildnisfiguren, repräsentiert durch

di  Bartolo,  erscheinen  als  verwirrte  Beobachter,  spätere  Bildnisse  (etwa  von  Lorenzo

Lotto8) als forschende Interpreten.9

Nach van Os (1969) handelt es sich beim Selbstporträt di Bartolos als argumentierender

Apostel um das erste in der sienesischen Malerei. Über seine Anwesenheit im Bild vermittle

der  Maler:  Er  erfasse  das  sakrale,  im  Übersinnlichen  beheimatete  Ereignis,  mache  es

sichtbar und folglich glaubhaft und erfülle somit die Vorgaben der sienesischen Malerzunft,

nach  denen  Bilder  zur  didaktischen  Anleitung  der  BetrachterInnen  geschaffen  werden

sollten.10

1977 stellt  van  Os  di  Bartolos  Selbstdarstellung  in  direkten  Zusammenhang mit  einem

Selbstbildnis Lorenzo di Pietros (il Vechiettas) in Castiglione Olona.11 Beide Maler zeigen

sich  in  Verbindung  mit  ihrem  jeweiligen  Schutzpatron:  Während  Vecchietta  aus  einer

fiktiven  Fensternische  heraus  über  seine  Blickrichtung  Kontakt  mit  dem  dargestellten

Martyrium des  heiligen Laurentius aufnehme,  stelle  sich  di  Bartolo  in  der  Rolle  seines

Namensheiligen dar. Di Bartolos Selbstporträt entspreche dem Maler, der mit komplexer

persönlicher Ikonografie das Ideal des Künstlergelehrten verwirklicht hat, so van Os.12

1990  fokussiert  van  Os  erneut  auf  die  Rolle  des  Malers  als  Vermittler  des  sakralen

Geschehens: „Now it is the painter, represented in the painting, who perhaps better than

any theologian could make the Assumption plausible. He could show what the Bible did not

mention and what no one had seen.“ Das immense Selbstvertrauen, das di Bartolo über das

Selbstporträt demonstriert, ist nach van Os seinem Ruf als pictor doctus geschuldet.13

Holsten  (1978)  spricht  von  einem „sehr  wahrscheinlichen“  Selbstbildnis  di  Bartolos  als

Apostel Thaddäus.14 Er betont, dass die Referenz auf einen Heiligen im Mittelalter eine

Ausnahme bildet und als ein Streben zu verstehen ist, diesen nachzuahmen.15

Ladner  (1983)  listet  das  Bildnis  in  seinen  Ausführungen  zu  den  Anfängen  des

Kryptoporträts  als  eine  eindrucksvolle  Selbstdarstellung,  die  sich  durch  den

Porträtcharakter  und  die  Inschrift  auf  dem  Heiligenschein  von  den  anderen  Aposteln

unterscheidet. Er verortet das Bildnis in den Entwicklungen des Sujets nach Giotto, betont

den  hohen  sozialen  Status  von  Künstlern  der  Zeit  und  deren  Möglichkeiten,  über

Selbstdarstellungen funktional wertfrei als autonome Individuen aufzutreten.16

Solberg  (1991)  meint,  dass  eine  Assoziation  mit  dem  Maler  durch  die  Figur  des  hl.

Thaddäus gegeben ist, ohne dass es sich dabei um ein naturalistisches Porträt handelt.17

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Vecchietta,_storie_dei_ss._lorenzo_e_stefano_martiri,_1431-39_ca.,_autoritratto_00.jpg&oldid=680155476
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Vecchietta,_storie_dei_ss._lorenzo_e_stefano_martiri,_1431-39_ca.,_autoritratto_00.jpg&oldid=680155476


Schweikhart (1993) betont die Bezugnahme di Bartolos zu seinem Namensheiligen durch

die  Inschrift  im  Nimbus.  Zudem  fokussiert  der  Autor  auf  die  intensive

BetrachterInnenansprache der Figur, die durch die argumentierende Geste gegeben ist.18

Auch Asemissen und Schweikhart (1994) verweisen auf die ausdrückliche Bezugnahme der

Figur zur BetrachterIn und die Vermittlungsfunktion durch die Gebärde, die in späterer

Folge von Leonardo da Vinci als Geste des Redners empfohlen werden sollte.19

Roesler-Friedenthal (1996) stellt die These auf, eine Zeichnung  Albrecht Dürers zum  Tod

des Orpheus20 beinhalte ein Rollenporträt Andrea Mantegnas. Nach der Autorin stützt sich

diese Theorie  auf  das  Argument,  dass  es  Selbstdarstellungen in  Rollen seit  Beginn der

Gattung  des  Künstlerselbstbildnisses  gibt.  Weiterführend  bringt  sie  di  Bartolos  frühes

Selbstbildnis als Namensheiliger zu Vergleichszwecken ein.21

1999 betont die Autorin mit Blick auf die Forschungslage zum Selbstbildnis di Bartolos den

Ausnahmestatus des Porträts innerhalb des Bildverbandes. Sie bestätigt die Identifikation

mit Hinweis auf die weit geöffneten Augen der Figur und die Differenzierung insbesondere

durch die Geste. Hierbei stellt sich Roesler gegen die Interpretation der Handstellung als

griechischen Segensgestus,22 vielmehr  bejaht  sie  eine  Kategorisierung als  scholastische

Disputationsgebärde.23 Der  Schlüssel  zur  Interpretation  der  Figur,  so  Roesler,  liege  in

einem „erweiterten Referenzsystem, das über die einfache Relation von Vorbild und Abbild

hinausgeht“.24 Roesler  entwickelt  ihre  These  auf  Basis  von  Waetzoldts  Theorie  zur

„verkappten  Selbstbildniserei“,25 nach  der  Verschmelzungen  von  Persönlichkeiten  mit

Heiligen  Ausdruck  von  Verbindungen  mit  dem  Heilsgeschehen  bezeugen,  sowie  unter

Einbeziehung  weiterführender  Hinweise  Preimesbergers  zur  Relation  zwischen  Person

(Künstler) und Stellvertreter (Apostel):26 Die Auslegung der Figur speise sich durch das

Apostolikum,  das  Selbstbildnis  spiegle  das  Bekenntnis  zur  Himmelfahrt  und  die

Heilserwartung des Malers.27 Über die Geste sei ein frühes Beispiel der Parität von artifex

und orator (Künstler und Redner) gegeben. Darüber hinaus könne die Gebärde die Malerei

per se als rhetorisches Instrument thematisieren.28 Roesler widerspricht jedoch van Os’

Behauptung, di Bartolo habe den Ruf eines pictor doctus genossen.29

Stoichiţă (1998) verwendet di Bartolos Selbstbildnis beispielhaft in seiner Abhandlung zu

„kontextuelle[n] Selbstprojektion[en]“30 und charakterisiert es als „maskierte[n] Autor“:31

Di  Bartolo  nimmt  die  Rolle  einer  Figur  des  historischen  Bildgeschehens  ein.  Über

Merkmale,  die  der  Bildrhetorik  angehören  (BetrachterInnenansprache  durch  direkten

Blick,  individualisierte  Physiognomie,  hervorgehobene oder  isolierte  Verortung im Bild),

wird  er  als  Maler  erkennbar.  Einschränkend  gibt  Stoichiţă  zu  bedenken,  dass

Identifikationen  von  solch  maskierten  Autoren  schwierig  und  folglich  rein  hypothetisch

sind, wenn der konkrete Name des Malers fehlt.32

Für  Boschloo  (1998),  der  integrierte  Selbstbildnisse  innerhalb  religiöser  Kontexte

analysiert,  stellt  di  Bartolos  Selbstporträt  einen  Wendepunkt  dar.  Im  Unterschied  zu

Bildnissen des 14. Jahrhunderts, die der BetrachterIn zur Identifikation dienten, etabliere

sich mit di Bartolo als Vorreiter eine neue Entwicklung, die in der Kontaktaufnahme der

Künstler mit dem Raum außerhalb des Bildes einhergeht (Blick, Geste). Damit isoliere sich

das Porträt vom Geschehen und werde zu einer eigenständigen Figur; das Alter Ego des

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/vinci-leonardo-da/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/durer-albrecht/
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/mantegna-andrea/


Malers  werde  zu  einem  integrativen  Teil  der  Welt  der  RezipientInnen.  Diese  Tendenz

bezeichnet Boschloo als Vorstufe zur Entwicklung autonomer Selbstporträts,33 und zwar

jener in der Rolle historischer Persönlichkeiten. In diesem Sinne zeige sich di Bartolo als hl.

Thaddäus.34

Woods-Marsden (1998) weist einmal mehr auf die Individualisierung der Figur durch die

porträthafte Physiognomie und auf die Differenzierung durch das vergleichsweise hellere

Inkarnat, den bedeutungsvollen Blick auf die BetrachterIn sowie die Geste der Hand, die

zur Aufzählung von Argumenten eingesetzt wurde (bekannt aus scholastischen Debatten).

Di  Bartolo  zeige  sich  devotional,  in  Anlehnung  an  seinen  Namenspatron  als  Apostel

Thaddäus, und erleichtere den Gläubigen durch die Einfügung seines Selbstbildnisses den

Zugang zur sakralen Geschichte.  Als führender Künstler präsentiere sich der Maler mit

großem  Selbstbewusstsein.  Zudem  stellt  Woods-Marsden  die  These  auf,  dass  bereits

Selbstdarstellungen aus dem 14. Jahrhundert mit der Himmelfahrt und der Krönung der

Jungfrau in  Verbindung gebracht  wurden.  Dies  sei  der  Bedeutung der Gottesmutter  als

Fürsprecherin und der zunehmenden Bedeutung des Marienkults geschuldet.35

Für Marschke (1998) kommt das Zusammenspiel  der porträtmäßigen Erfassung mit der

Darstellung in der Rolle des Namensheiligen, das aus einem Devotionsbedürfnis erwachse,

einer  Manifestation  privater  Weltsicht  gleich.  Di  Bartolo  sei  Teil  der  sakralen  Historie,

zugleich zeige er professionellen Selbstwert und neuartige Erkenntnis um Menschenwürde.

Die  Einnahme  von  Rollen  erlaube  es  den  Malern  allgemein,  einerseits  fromme

Vorbildhaltung  einzunehmen,  andererseits  sich  in  aller  Bescheidenheit  selbst  zu

artikulieren.36

Brown (2000) klassifiziert di Bartolos Selbstbildnis (neben dem von Orcagna in  Tod und

Himmelfahrt  Mariens)  als  „among the  earliest  evidence  of  the  artist’s  burgeoning  self-

awareness and visual documentation in Italy.“37

Ames-Lewis (2000) interpretiert die Gebärde als frühen Hinweis auf den paragone zwischen

Malerei und Dichtung. Weiterführend relativiert sie diese These und meint, vielmehr sei mit

der  Geste  ein  System  späterer  Maler  präfiguriert,  die  in  ihren  Selbstbildnissen  die

geschickte Hand des Meisters (recta manus) inszenieren und damit auf malerisches Können

und auf Eigenhändigkeit verweisen. Zur Untermalung dieser Theorie vergleicht Ames-Lewis

di Bartolos Selbstdarstellung mit ebensolchen von Bonozzo Gozzoli und Albrecht Dürer.38

Müller Hofstede (2002) beschreibt das Selbstbildnis di Bartolos vorrangig als Ausdruck von

Künstlerstolz  in  einem  Prestigeobjekt  außerhalb  seiner  Heimatstadt  Siena  im

florentinischen Einflussbereich.39 Das Bildnis unterstreiche im Zusammenspiel mit Inschrift

und  Datierung  die  Bedeutung  des  Altars,  der  seine  Anfertigung  einer  päpstlichen

Auszeichnung verdankt,  die  eine  Rangerhöhung der  Kirche,  der  Stadt  und  des  Stifters

bewirkte.40 Dieses  bedeutungsvolle  Ereignis  habe  di  Bartolo  zu  seinem  Selbstbildnis

veranlasst. Im Zusammenspiel mit der Namensnennung drücke der Maler seine Teilhabe

am kirchenpolitischen Geschehen aus, was laut Müller Hofstede einem singulären Schritt

von  Selbstdarstellung  in  der  sienesischen  Kunst  des  14.  Jahrhunderts  gleichkomme.

Daneben habe die herausragende Qualität des Altarwerks zum Selbstbildnis motiviert, wie

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/gozzoli-benozzo/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/durer-albrecht/


es ähnlich bei Künstlern wie Orcagna, Agnolo Gaddi oder Altichiero da Zevio zu beobachten

wäre.  So verweise di  Bartolos  Selbstbildnis  einerseits  auf  den künstlerischen Rang des

Malers, andererseits auf das Prestige, das sich durch die Auftragsvergabe einstellte. Der

Maler  machte  sich  erkennbar  (Ausrichtung  auf  die  BetrachterIn,  Blick,  differenziertes

Inkarnat) – nicht zuletzt durch die Inschrift, in der er den eigenen Namen vor dem des

Stifters nennt. Die Gebärde verweise auf die überlieferte Predigertätigkeit des Heiligen und

rühme den Maler zudem als  pictor doctus.  Durch das Zusammenspiel mit der Rolle des

Heiligen,  die  damit  in  Zusammenhang  stehende  devotionale  Aussage,  die  fehlende

zeitgenössische  Inszenierung  der  Figur  und  die  ebenfalls  nicht  vorhandene  Betonung

persönlicher  Merkmale  di  Bartolos  hafte  dem  Bildnis  allerdings  rückwärtsgerichtete

Ausstrahlung  an.41 Das  Selbstbildnis  „[verharrt]  in  einer  eigentümlichen  Spannung

zwischen  Ruhmesverlangen  und  Jenseitshoffnung,  die  vom  Künstler  nicht  aufgelöst

wurde.“42

Schmid (2002) verweist auf die Problematik der Identifizierungen von Selbstporträts aus

dem 14. Jahrhundert, die teils ausschließlich auf Vasaris Angaben basieren und nicht weiter

verifiziert  werden  konnten.  Schmid  betont,  dass  es  sich  nicht  um  einwandfreie

Zuschreibungen  handelt,  auch  wenn  sie  oft  sehr  wahrscheinlich  sind.  Auch  Taddeo  di

Bartolos mögliches Selbstbildnis falle in diese Kategorie.43

In seiner Forschung zu Künstlerbiografien analysiert Collareta (2003) Quelltexte, die er u.

a. in einen Zusammenhang mit dem Selbstporträt di Bartolos stellt. Dieses sei nicht über

die einfache Identifizierung durch den Namen im Nimbus erklärbar, vielmehr sei es aus

dem Wunsch des Malers gespeist, seine Malerei über die Nachahmung des Schutzpatrons –

seines  persönlichen  Mäzens  –  voranzutreiben.  Zur  Untermauerung  seiner  These  setzt

Collareta di  Bartolos  Vorgehen in  Beziehung zu älteren Künstlern,  die  eine Aufwertung

durch  gemeinsame  Darstellung  mit  anderen  hochrangigen  Persönlichkeiten  anstrebten:

Giotto mit Dante, Phidias mit Perikles, Villani mit Cimabue u. a.44

Marchand (2004) bestätigt Wolters Identifizierung, indem er die ursprünglichen Argumente

repetiert.  Besonders glaubwürdig mache das Selbstbildnis die Tatsache der  imitatio,  die

durch die Darstellung als Namensheiligen gegeben ist. Einen weiteren Fokus legt der Autor

auf  die  „in  diesem Kontext  seltene  Disputationsgebärde“,  durch  die  sich  der  Maler  in

Analogie zum Theologen als Vermittler – als  pictor doctus – darstelle. „Taddeo di Bartolo

nutzt  so  die  Doppelidentität  der  gemalten  Figur  dazu,  sich  selbst  mit  einer  Gebärde

darzustellen,  die  seine intellektuellen Ansprüche ausdrückt,  die  aber  vermutlich für  ein

offenkundiges Selbstportrait des Künstlers als unangemessen erachtet worden wäre.“ Den

Seltenheitswert  der  scholastischen  Gebärde  unterstreicht  Marchand,  indem  er  auf  das

einzige  weitere  Beispiel  hinweist,  in  dem  die  Geste  in  Zusammenhang  mit  einer

Selbstdarstellung  steht.  Es  handle  sich  dabei  um  die  Szene  der  Disputation  des  hl.

Stephanus von  Fra  Filippo  Lippi.  In  dieser  ist  die  Geste  allerdings  nicht  vom

Künstlerporträt selbst ausgeführt.45

Rejaie (2006) bezieht sich auf den Eintrag Vasaris, wonach di Bartolo ein Selbstporträt im

Dom von  Pisa  gemalt  habe.46 Dieses  befindet  sich  allerdings  in  einem Bereich,  dessen

Zuschreibung an Taddeo in Frage gestellt wurde. Weiterführend argumentiert Rejaie, die

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-disputation-in-der-synagoge-um-1452-bis-1464-prato-duomo-di-prato/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-disputation-in-der-synagoge-um-1452-bis-1464-prato-duomo-di-prato/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-disputation-in-der-synagoge-um-1452-bis-1464-prato-duomo-di-prato/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-disputation-in-der-synagoge-um-1452-bis-1464-prato-duomo-di-prato/


unklaren  Überlieferungen  zum  Frühwerk  des  Malers  würden  es  rechtfertigen,  dieses

mutmaßliche Selbstbildnis ebenso wie alle anderen zu thematisieren.47

Burg  (2007)  betont,  dass  sich  trotz  der  zunehmenden  Verbreitung  integrierter

Selbstporträts wenige finden, die der von di Bartolo begründeten Tradition folgen und als

Rollenporträts  in  Gestalt  von  Heiligen  überliefert  sind.  Als  Ausnahmen  nennt  er  eine

mögliche  Selbstdarstellung  mit  Nimbus  in  Fra  Filippo  Lippis  Marienkrönung sowie

Michelangelos Selbstdarstellung als hl. Bartolomäus.48

Israëls (2007) interpretiert die Figur des hl. Thaddäus als eine „reference to himself“.49

Kapfer (2008) betont di Bartolos Vorreiterrolle im Zusammenhang mit der Argumentation

für ein Selbstbildnis von Hugo van der Goes als Apostel im Marientod.50

Schmidt (2008) stellt  unter Berücksichtigung des Inhalts  der sieneser Zunftstatuten die

These auf, dass das wachsende Selbstvertrauen der Maler in direktem Zusammenhang mit

der Darstellung christlicher Themen und mit dem Anspruch der Maler stehe, über Kunst

Geheimnisse  des  Glaubens  zu  verbildlichen  und  folglich  als  „cultural  mediators“

aufzutreten.51 Di Bartolo zeige sich über sein Rollenporträt, über seine Kontaktaufnahme

mit der BetrachterIn und seine argumentierende Geste als ein wahrer „manifestatore delle

cose miracolose.“52

Legner  (2009)  sieht  die  Motivation  von  Selbstdarstellungen  in  Rollen  von  Heiligen  im

Zurschaustellen von Nachfolgerschaft und Frömmigkeit begründet.53 Der hl. Thaddäus als

Überbringer eines Christusbildes sei  hierbei  als  Identifikationsfigur besonders geeignet.

Der  Autor  folgt  Wolters  Interpretation,  nach  der  es  sich  beim  Porträt  um  eine

Verschmelzung des  Persönlichen mit  dem Heiligen im Sinne einer  Verbindung mit  dem

Heilsgeschehen handle. Zudem verweist Legner auf Duccio di Buoninsegna, der dem hl.

Thaddäus bereits in den Rahmenmedaillons der  Madonna Rucellai seine Züge verliehen

haben soll.54

In  Gigantes  Ausführungen  zum  Typus  des  „L’autoportrait  masqué“55 (2010)  nimmt  di

Bartolos  Selbstdarstellung eine  Schlüsselrolle  ein.  Das  maskierte  Selbstporträt  –  so  die

Autorin – impliziere eine „reconnaissance virtuelle“ und aktiviere, sobald ein Erkennen der

Figur  durch  die  BetrachterIn  vorliegt,  eine  „dimension  métadiscursive“.56 Dieses

„Erkennen“ erreiche di Bartolo über diverse Mechanismen, die neben der Assoziation mit

dem Namen durch die Übernahme der Rolle des gleichnamigen Apostels auch über die

Signatur/Inschrift  gegeben  ist,  die  diesen  Hinweis  verstärkt.  Neben  der  Feststellung

sonstiger  Alleinstellungsmerkmale  (vergleichsweise  helleres  Inkarnat,  individualisierte

Physiognomie) konzentriert sich die Autorin auf die Geste der Hand in Kombination mit

dem  direkten  Blick  der  Figur.  Sie  folgert,  dass  diese  auf  scholastische  Argumentation

verweisende Handhaltung als eine Geste des Argumentierens, Lehrens und Erklärens für

den Maler  passend sei.  Die  Rolle  des  Schriftstellers  sei  aus  der  Biografie des  Heiligen

gerechtfertigt und lasse die als Attribut verwendete Geste folgerichtig erscheinen, führt

Gigante unter Bezugnahme auf Symeonides57 (s. o.) aus. Eine Mitteilung Panofskys, dass

der Maler durch die Identifikation mit seinem Schutzpatron auf den Inhalt der sakralen

Handlung leiten wollte, erweitert Gigante um die These, dass die Geste nicht (oder nicht

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
https://de.wikipedia.org/wiki/Bartholom%C3%A4us_%28Apostel%29#/media/Datei:Michelangelo,_Giudizio_Universale_31.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Bartholom%C3%A4us_%28Apostel%29#/media/Datei:Michelangelo,_Giudizio_Universale_31.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Duccio_-_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg&oldid=618663298
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Duccio_-_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg&oldid=618663298


nur) den Heiligen bezeichne, sondern dass sie vielmehr auf den Maler und das geschaffene

Werk  zu  beziehen  sei.  Dies  impliziere  eine  verschleierte  Anspielung  auf  die  Kraft  der

Malerei als stumme Predigt, wie sie von den Kirchenvätern festgestellt wurde.58

Trotz  der  tendenziell  einschränkenden  Bezeichnung  „likely  self-portrait“59 analysiert

Webster (2013) di Bartolos Bildnis als eines, das Selbstdarstellungstendenzen des 14. und

frühen 15. Jahrhunderts versammle. Zwar sei das Porträt in der vielfigurigen Szene und der

Fülle  der  ähnlich  konzipierten  Figuren  schwer  auszumachen,  dennoch  spreche  die

kompositionelle Verankerung nahe der hl. Maria sowie die vermeintliche Identifikation mit

dem Heiligen vielleicht für ein, durch den Auftrag bedingtes, gestiegenes Selbstwertgefühl

des  Künstlers.60 Wie  andere  Selbstdarstellungen  mache  das  Bildnis  di  Bartolos  den

Fortschritt, die berufliche Anerkennung und den gehobenen Sozialstatus von Künstlern im

15. Jahrhundert sichtbar. Ähnlich wie Mäzene erscheinen die Maler in neuer Sichtbarkeit in

sakralen Werken – nicht ohne damit den Unmut der Kirche zu provozieren.61

Verweise

Wolters 1953, 72.↩

Ebd.↩

Dölling 1957, 11.↩

Neumeyer 1964, 46.↩

Vgl. Andrea Orcagna, Tod und Himmelfahrt Mariens, 1359, Florenz, Orsanmichele, Tabernakel.↩

Symeonides 1965, 90. Zudem zitiert Symeonides aus einem Brief Panofskys vom 15.2.1960, in dem dieser eine

weitere Interpretationsebene zum Selbstbildnis bietet: In der Gestalt des Schutzpatrons wolle di Bartolo die

RezipientInnen einladen, die Botschaft des Gemäldes aufzunehmen. Vgl. Symeonides 1965, 122 (Anm. 25).↩

Prinz 1966, 23.↩

Lorenzo Lotto,  Porträt  eines Mannes in seinem Studio,  um 1527,  Venedig,  Galleria dell’Accademia.  Pope-

Hennessy differenziert nicht zwischen integrierten und autonomen Bildnissen.↩

Pope-Hennessy 1966, 3f.↩

Os, van 1969, 172f.↩

Zum Bildnis von Vecchietta vgl. weiterführend den Einführungstext zu Masolino.↩

Os, van 1977, 449.↩

Os, van 1990, 149. Den Ruf als pictor doctus belegt van Os mit einem Zitat aus den von Guglielmo della Valle

1785 verfassten Lettere Sanesi, konkret aus Notizie di Taddeo. Os bezieht sich auf eine Epitaphinschrift, die di

Bartolos Ruf thematisiert: „Here lies Taddeo Bartholi. / He has brought fame to himself by the / art of his

painting in which he expressed / his most peaceful and cultured character. / His most elaborate and totally

perfect works / testify to the refinement of his talent. / He is most worthy of immortality.” Zitiert nach Os, van

1990,  150,  221 (Anm. 122).  Vgl.  Della  Valle  1785,  183–197,  bes.  186 (Inschrift  im Original).  Roesler  übt

einerseits Kritik an der Vermutung, di Bartolo habe einen Ruf als pictor doctus genossen, andererseits an der

Beweisführung von van Os über das Epitaph. Ersteres sei wenig plausible, zweiteres ein Missverständnis. Vgl.

weiterführend Roesler 1999, 112 (Anm. 351). Hingegen sollten auch Müller Hofstede (2002) und Marchand

(2004) di Bartolo als pictor doctus bezeichnen; vgl. entsprechende Forschungsmeinungen, s. u.↩

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9. 

10. 

11. 

12. 

13. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrea_orcagna,_tabernacolo_di_orsanmichele,_1359,_dormitio_e_assunta_02.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Accademia_-_Ritratto_di_giovane_gentiluomo_nel_suo_studio_-_Lorenzo_Lotto_cat.912.jpg&oldid=715771688
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Accademia_-_Ritratto_di_giovane_gentiluomo_nel_suo_studio_-_Lorenzo_Lotto_cat.912.jpg&oldid=715771688
https://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/masolino/


Holsten 1978, 12.↩

Ebd., 84.↩

Ladner 1983, 88f.↩

Solberg 1991, 519, zitiert nach Israëls 2007, 107 (Anm. 113); Roesler 1999, 109 (Anm. 339). Es handelt sich

hierbei um eine Aussage aus Solbergs Dissertation zu Taddeo di Bartolo, die leider nicht beschafft werden

konnte, um diese Aussage nachzuprüfen.↩

Schweikhart 1993, 17.↩

Asemissen/Schweikhart 1994, 64; vgl. weiterführend Da Vinci (hg. von Ludwig 1882), 377, Das Buch von der

Malerei, Von der Darstellung Eines, der inmitten mehrerer Personen spricht, 380: „Handelt es sich darin [in

einer Rede] um die Klarlegung verschiedener Ursachen, Ansichten, Gründe, so lässest du den Sprechenden

mit zwei Fingern der rechten Hand einen Finger der linken fassen, indem er dabei die beiden kleineren Finger

dieser letzteren eingeschlagen hat.“↩

Albrecht Dürer, Tod des Orpheus, 1494, Hamburg, Kunsthalle.↩

Roesler-Friedenthal 1996, 158 (Anm. 24).↩

Vgl. Wolters 1953.↩

Vgl. u. a. Symeonides 1965, 90.↩

Roesler 1999, 110.↩

Waetzoldt 1908, 317f.↩

Die Autorin nimmt Bezug auf eine Vorlesung Preimesbergers an der FU-Berlin vom 10.6.1993.↩

Eine vergleichbare Funktion habe der Apostel Philippus in  Filippino Lippis Himmelfahrt Mariens, 1489–91,

Santa Maria sopra Minerva, Carafa-Kapelle (die Rückenfigur links der zentralen Szene). Vgl. weiterführend

Roesler 1999, 124.↩

Ebd., 109–112.↩

Ebd., 112 (Anm. 351). Vgl. die Forschungsmeinung van Os‘ (1990), s. o.↩

Stoichiţă 1998, 226–235.↩

Ebd., 229.↩

Ebd., 230f.↩

Boschloo 1998, 54.↩

Ebd., 58.↩

Woods-Marsden 1998, 43–48.↩

Marschke 1998, 94.↩

Brown 2000, 117.↩

Ames-Lewis 2000, 215.↩

Als Vergleich bringt Müller Hofstede eine wenige Jahre zuvor entstandene Selbstdarstellung Agnolo Gaddis

mit ähnlichem Hintergrund: Agnolo Gaddi,  Selbstbildnis in Kaiser Heraklius führt das wahre Kreuz Christi

nach Jerusalem zurück, ca. 1393, Florenz, S. Croce, Cappella Maggiore (erste Figur am rechten Bildrand).

Vgl. Müller Hofstede 2002, 68.↩

Am 9.4.1400 bewirkte Papst Bonifaz IX. die Loslösung der Bischofskirche (Dom von Montepulciano) aus der

Jurisdiktion des Bischofs von Arezzo und unterstellte sie direkte dem Heiligen Stuhl. Die Pala ist Ausdruck

dieser päpstlichen Auszeichnung. Vgl. ebd., 98.↩

14. 

15. 

16. 

17. 

18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

23. 

24. 

25. 

26. 

27. 

28. 

29. 

30. 

31. 

32. 

33. 

34. 

35. 

36. 

37. 

38. 

39. 

40. 

https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
https://online-sammlung.hamburger-kunsthalle.de/de/objekt/23006/tod-des-orpheus?term=d%C3%BCrer&context=default&position=10
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/lippi-filippino/
https://www.wga.hu/frames-e.html?/html/l/lippi/flippino/carafa/2assump.html
https://www.wga.hu/frames-e.html?/html/l/lippi/flippino/carafa/2assump.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Agnolo_gaddi,_storie_della_vera_croce_03.jpg&oldid=527133022
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Agnolo_gaddi,_storie_della_vera_croce_03.jpg&oldid=527133022
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Agnolo_gaddi,_storie_della_vera_croce_03.jpg&oldid=527133022
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Agnolo_gaddi,_storie_della_vera_croce_03.jpg&oldid=527133022


Müller Hofstede 2002, 98–101.↩

Ebd., 99.↩

Schmid 2002, 116.↩

Collareta 2003, 58f.↩

Marchand 2004, 204f.↩

Vgl. die Ausführungen im Einleitungstext zu di Bartolo.↩

Rejaie 2006, 39.↩

Michelangelo,  Selbstdarstellung  als  hl.  Bartolomäus (Detail  aus  dem  Jüngsten  Gericht),  1536–41,  Rom,

Vatikan, Cappella Sistina. Burg 2007, 381.↩

Israëls 2007, 107.↩

Kapfer 2008, 52.↩

Schmidt 2008, 53f.↩

Ebd., 57f.↩

Legner 2009, 435–451.↩

Ebd., 439. Duccio di Buoninsegna, Madonna Rucellai, 1285, Florenz, Gallerie degli Uffizi.↩

Gigante 2010, 270–276.↩

Ebd., 270.↩

Symeonides 1965, 90f.↩

Gigante 2010, 270f.↩

Webster 2013, 51.↩

Ebd., 52.↩

Ebd., 64.↩

Heilige Aura – weltlicher Anspruch

Schon  Wolters1 (1953)  fokussiert  in  seiner  Erstidentifizierung  der  Selbstdarstellung  di

Bartolos  in  der  Himmelfahrt  Mariens auf  das  Potenzial  diverser

Alleinstellungsmechanismen (Gebärde, Blick aus dem Bild, individualisierte Physiognomie,

Nennung des Namensheiligen im Nimbus),  die im Zusammenspiel  kaum Zweifel  an der

Glaubwürdigkeit  des  Selbstbildnisses  lassen.  Wolters‘  Befund wird  in  der  einschlägigen

Forschung weitgehend bestätigt. Zur Unterstützung soll die bisher noch nicht thematisierte

grafische  Akzentuierung  der  Heiligenfigur  bzw.  ihres  Blickes  aus  dem Bild,  dargestellt

durch einen auf den Kopf (genauer: auf die aus dem Bild blickenden Augen) gerichteten

Geigenbogen eines Engels am rechten oberen Rand der Szene um das leere Grab, ins Feld

geführt  werden.  Eine  ähnliche  „Markierung“  ist  beim  hl.  Thomas  an  der  Spitze  der

pyramidalen Formation der Apostel gegeben, der sich – wie das Selbstbildnis – prinzipiell

von der Menge der Jünger abhebt. Weisen die „Pfeile“ bei Thomas auf das Entgegennehmen

der Gürtelspende, die als wunderbringende Reliquie symbolisch das Erdenleben Mariens

vergegenwärtigt,2 so  könnte  in  Weiterführung  dieser  These  auch  auf  die  Figur  des  hl.

41. 

42. 

43. 

44. 

45. 

46. 

47. 

48. 

49. 

50. 

51. 

52. 

53. 

54. 

55. 

56. 

57. 

58. 

59. 

60. 

61. 

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/bartolo-taddeo-di/
https://de.wikipedia.org/wiki/Bartholom%C3%A4us_%28Apostel%29#/media/Datei:Michelangelo,_Giudizio_Universale_31.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Bartholom%C3%A4us_%28Apostel%29#/media/Datei:Michelangelo,_Giudizio_Universale_31.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Duccio_-_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg&oldid=618663298
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Duccio_-_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg&oldid=618663298


Thaddäus – bzw. des Malers Taddeo – als einen Mann angespielt sein, der mit dem Irdischen

in Verbindung steht. Besonders die Synthese zwischen performativen Merkmalen der Figur

(Kontaktaufnahme zur BetrachterIn) einerseits und Übernahme der Rolle des hl. Thaddäus

(Namenszug) andererseits eröffnet einen weiten Interpretationsspielraum.

Mehrfach wurde in der Literatur eine Pionierrolle di Bartolos thematisiert. Sein integriertes

Selbstbildnis  wurde  sowohl  als  Basis  späterer  Entwicklungen  des  Sujets  bis  hin  zu

autonomen Selbstdarstellungen gelobt,3 als auch als erstes Beispiel  eines Selbstporträts

mit  direktem  Blick  Richtung  BetrachterInnenraum4 sowie  als  das  erste  bzw.  singuläre

Selbstbild in der sienesischen Malerei  überhaupt.5 Ohne den prinzipiellen Gehalt  dieser

Stellungnahmen, die allesamt eine Sonderrolle des Bildnisses ausdrücken, in Frage stellen

zu  wollen,  gilt  es  doch  zu  relativieren.  Den  Denkansatz,  das  Sujets  als  frühe

Entwicklungsstufe für autonome Selbstdarstellungen zu lesen, ließe die durch zahlreiche

Beispiele  belegte  eigenständige  Entwicklung  des  Assistenzporträts  außen  vor.  Gerade

durch  die  Integration  von  Selbstporträts  im  Bildverband  entwickelten  die  Maler  ein

deutlich  breiteres  Spektrum  an  Interaktionen  mit  den  RezipientInnen  und  an

Möglichkeiten, über bildimmanente Inhalte hinausweisende Aussagen zu vermitteln, als es

durch autonome Darstellungen möglich wäre. Ebenso wenig kann di Bartolos Selbstbildnis

mit Sicherheit als „ein Erstes“ gesehen werden. Hierzu liefert etwa Stubblebine wertvolle

Hinweise, der den Beginn italienischer Selbstporträts  in assistenz gerade im sienesischen

Einzugsgebiet verortet und Bildnisse von Duccio di Buoninsegna (um 1255– 1318/19) und

seiner Werkstatt diskutiert – frühe mutmaßliche Selbstdarstellungen, die teils durch direkte

Blicke aus dem Bild gekennzeichnet sind.6 Auch andere frühe Künstlerbilder,7 wie etwa das

nahezu zeitgleich geschaffene, sich durch einen direkten Blick auszeichnende Selbstbildnis

von Cola Petruccioli8 relativieren die postulierte Vormachtstellung di Bartolos.

Zu  Recht  wurde  in  der  Forschung  wiederholt  auf  die  besondere  Qualität  der

Selbstinszenierung  durch  die  Übernahme  der  Rolle  eines  Heiligen  hingewiesen.9 Von

großer  Bedeutung  erscheint  in  diesem  Kontext  die  von  van  Os10 bzw.  Schmidt11

angesprochene  Rolle  der  Künstler  als  Mediatoren  theologischer  Inhalte.  Beide  Autoren

beziehen sich zur Untermauerung ihrer These auf die vermutlich im frühen 14. Jahrhundert

begründeten sieneser Zunftstatuten. In diesen erheben die Maler den Anspruch, durch die

Gnade Gottes und die Kraft des Glaubens den Ungebildeten und Analphabeten christliche

Geheimnisse zu offenbaren, was die erstmals von Gregor d. Großen entwickelte Theorie der

Kunst als Glaubensvermittlung spiegelt. Indem sich di Bartolo als Heiliger zeigt, verstärkt

er seine Rolle als Mediator und impliziert zudem einen Status als „geheiligter Schöpfer“.

Dies  ist  ein  herausragendes  Vorgehen  mit  Seltenheitscharakter  im  gesamten  15.

Jahrhundert,  wenngleich  im  Rahmen  der  Erhebungen  zur  Datenbank  mehr

Vergleichsbeispiele als in der Literatur bisher angegeben gefunden werden konnten. So

manche mutmaßliche integrierte Selbstdarstellung ist im sakralen Kontext zu verorten.12

Zudem  sind  biblische  Figuren  wie  der  hl.  Lukas  oder  der  hl.  Nikodemus  per  se  als

prädestiniert anzusehen, Künstlern das Fundament für Rollenporträts zu bieten.

Trotz der fehlenden Möglichkeit  der zweifelsfreien Verifizierung weisen die Indizien auf

eine  zu  befürwortende  Selbstdarstellung  hin.  Der  Stellenwert  der  Figur  ist  wohl  unter

https://it.pinterest.com/pin/326229566750415200/


Berücksichtigung  der  teils  polar  anmutenden  Merkmale  zu  suchen,  die  sich  aus  der

Mehrfachrolle zwischen devotio, Künstlerstolz, Schöpfertum und Ausdruck von gehobener

sozialer Stellung entfalten: Einerseits kommt eine fromme Aussage zur Geltung, die über

die nahezu ikonische Ausstrahlung des Porträts, die Nähe zur sakralen Handlung und die

Übernahme  der  Rolle  des  Heiligen  verdeutlicht  ist.  Andererseits  ist  ein  ausgeprägter

weltlicher  Anspruch  erkennbar,  der  durch  diverse  Alleinstellungsmerkmale  und

insbesondere durch die Kontaktaufnahme mit der BetrachterIn sowohl als ein Vermitteln

des Bildinhalts bzw. der Malerei als auch als Vermarktung der eigenen Person im Sinne

eines  „ich  bin  der  Maler“  lesbar  ist.  Folglich  ist  auch  eine  Interpretation  des

Selbstbildnisses  als  eine  metapikturale  Inszenierung13 –  als  ein  Instrument  zur

Thematisierung  der  Malerei  –  durchaus  wahrscheinlich:  Verschleiert  in  der  Rolle  eines

Heiligen weist di Bartolo weit über die sakrale Geschichte hinaus.

Verweise

Wolters 1953.↩

Vgl. Dobschütz 2015, 544.↩

Boschloo 1998, 54.↩

Prinz 1966, 23.↩

Müller Hofstede 2002, 98f; Os, van 1969, 172f.↩

Stubblebine 1978.↩

Sowohl  für  Cimabue  (um  1240–um  1302)  als  auch  für  Giotto  di  Bondone  (1267/76–1337)  wurden  an

verschiedener  Stelle  Selbstdarstellungen  thematisiert,  vgl.  u.  a.  Burckhardt  1898,  150–153.  Auf  eine

Diskussion zur Glaubhaftigkeit dieser Vorschläge muss hier verzichtet werden.↩

Petrucciolis Selbstdarstellung im Dekorsystem kann nicht als integriertes Selbstporträt eingeordnet werden.

Cola Petruccioli, Selbstbildnis, vor 1401, Perugia, San Domenico. Zum Selbstbildnis samt Abbildung vgl. u. a.

Asemissen/Schweikhart 1994, 67.↩

Burg 2007, 381; Holsten 1978, 84; Kapfer 2008, 52.↩

Vgl. Forschungsstand Os, van 1969, 172f.↩

Vgl. Forschungsstand Schmidt 2008, 53f, 57f.↩

Obwohl keines der nachfolgenden Beispiele bislang zweifelsfrei als Selbstdarstellung festgeschrieben werden

konnte,  weisen die  Diskussionen auf  die  Möglichkeit  weiterer  Selbstbildnisse  in  theologisch  konnotierten

Rollen,  vgl.  beispielsweise  Fra  Filippo  Lippi,  Marienkrönung;  Hugo  van  der  Goes,  Wiener  Beweinung, 

Marientod,  Portinari-Altar, linker Flügel; Masaccio,  Die Schattenheilung usw. Bereits bei Vasari sind einige

(teils unglaubwürdige) Selbstdarstellungen in sakralen Rollen angegeben. Zu einer Zusammenschau dieser

Beispiele vgl. Gigante 2010, 37 (Anm. 79).↩

Vgl. Gigante 2010, bes. 270.↩

Literatur

Ames-Lewis, Francis: The Intellectual Life of the Early Renaissance Artist, New Haven, Yale
2000. 

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9. 

10. 

11. 

12. 

13. 

https://it.pinterest.com/pin/326229566750415200/
https://it.pinterest.com/pin/326229566750415200/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-beweinung-christi-ab-1479-wien-kunsthistorisches-museum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-beweinung-christi-ab-1479-wien-kunsthistorisches-museum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-tommaso-portinari-mit-sohnen-und-heiligen-portinari-altar-1474-bis-1476-77-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-tommaso-portinari-mit-sohnen-und-heiligen-portinari-altar-1474-bis-1476-77-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/masaccio-die-schattenheilung-um-1423-bis-1428-florenz-santa-maria-del-carmine/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/masaccio-die-schattenheilung-um-1423-bis-1428-florenz-santa-maria-del-carmine/


Asemissen, Hermann Ulrich/Schweikhart, Gunter: Malerei als Thema der Malerei (Acta
humaniora), Berlin 1994. 
Boschloo, Anton W. A.: Perceptions of the Status of Painting: The Self-Portrait in the Art of
the Italian Renaissance, in: Petrarca, Francesco (Hg.): Modelling the Individual. Biography
and Portrait in the Renaissance (DQR studies in literature, 23) 1998, 51–73. 
Brown, Katherine T.: The Painter's Reflection. Self-Portraiture in Renaissance Venice. 1458–
1625 (Pocket Library of Studies in Art, 33), Florenz 2000. 
Burckhardt, Jacob: Beiträge zur Kunstgeschichte von Italien. Das Altarbild – Das Portrait in
der Malerei – Die Sammler, Basel 1898. 
Burg, Tobias: Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17.
Jahrhundert (Kunstgeschichte, 80), Berlin 2007. 
Collareta, Marco: Verso la biografia d'artista. Immagini del medioevo all'origine di un
genere letterario moderno, in: Annali della scuola normale superiore di Pisa. Quaderni.
Serie IV, 16. Jg. 2003, 53–65. 
Da Vinci, Leonardo: Das Buch von der Malerei nach dem Codex Vaticanus (Urbinas) 1270. I.
Band (Quellenschriften für Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der
Renaissance, 15), hg. von Heinrich Ludwig, Wien 1882. 
Della Valle, Guglielmo: Lettere Sanesi, Rom 1785. 
Dobschütz, Renate von: Reliquien, in: Kirschbaum, Engelbert (Hg.): Allgemeine
Ikonographie. Laban – Ruth (Lexikon der christlichen Ikonographie, 3), Freiburg im
Breisgau 2015, 538–546. 
Dölling, Regine: Das Bildnis in christlichen und mytologischen Darstellungen
(Inauguraldissertation, Universität Leipzig), Leipzig 1957. 
Gigante, Elisabetta: Autoportraits en marge. Images de l'auteur dans la peinture de la
Renaissance (Thèse de Doctorat, École des Hautes Études en Sciences Sociales), Paris
2010. 
Holsten, Siegmar (Hg.): Das Bild des Künstlers. Selbstdarstellungen (Ausstellungskatalog
Hamburger Kunsthalle, Hamburg, 16.06.1978–27.08.1978), Hamburg 1978. 
Israëls, Machtelt: Absence and Resemblance. Early Images of Bernardino da Siena and the
Issue of Portraiture (With a New Proposal for Sassetta), in: I Tatti Studies in the Italian
Renaissance, 11. Jg. 2007, 77–114. 
Kapfer, Elisabeth: Überlegungen zu den Bildnissen von Hugo van der Goes – Stifterbilder
und mögliche Selbstporträts (Diplomarbeit, Universität Wien), Wien 2008. 
Ladner, Gerhart: Die Anfänge des Kryptoporträts, in: Deuchler, Florens/Flury-Lemberg,
Mechthild/Otavsky, Karel (Hg.): Von Angesicht zu Angesicht. Porträtstudien, Bern 1983, 78–
98. 
Legner, Anton: Der Artifex. Künstler im Mittelalter und ihre Selbstdarstellung, Köln 2009. 
Marchand, Eckart: Gebärden in der Florentiner Malerei. Studien zur Charakterisierung von
Heiligen, Uomini Famosi und Zeitgenossen im Quattrocento (Kunstgeschichte, 79), Münster
2004. 
Marschke, Stefanie: Künstlerbildnisse und Selbstporträts. Studien zu ihren Funktionen von
der Antike bis zur Renaissance, Weimar 1998. 
Müller Hofstede, Justus: Florentiner Maler des Trecento und Quattrocento im Zeichen von
Heilserwartung und Künstlerruhm. Zur Entstehung des frühen Selbstporträts im Kontext
der sakralen Historie, in: Kristeller, Paul Oskar/Müller Hofstede, Justus (Hg.): Florenz in der
Frührenaissance. Kunst, Literatur, Epistolographie in der Sphäre des Humanismus,
Rheinbach 2002, 35–108. 
Neumeyer, Alfred: Der Blick aus dem Bilde, Berlin 1964. 
Os, Henk, van (Hg.): Sienese Altarpieces. 2. 1344–1460 (Mediaevalia Groningana, 9),
Groningen 1990. 



Os, Henk, van: Marias Demut und Verherrlichung in der sienesischen Malerei 1300–1450
(Kunsthistorische Studiën van het Nederlands Historisch Institut te Rome, 1), Den Haag
1969. 
Os, Henk, van: Vecchietta and the Persona of the Renaissance Artist, in: Lavin, Irving/
Plummer, John (Hg.): Studies in Late Medieval and Renaissance Painting in Honor of
Millard Meiss. Volume 1: Text, New York 1977, 445–454. 
Pope-Hennessy, John Wyndham: The Portrait in the Renaissance. The A. W. Mellon Lectures
in the Fine Arts, 1963 (The A. W. Mellon Lectures in the Fine Arts, 12), London 1966. 
Prinz, Wolfram: Vasaris Sammlung von Künstlerbildnissen. Mit einem kritischen Verzeichnis
der 144 Vitenbildnisse in der zweiten Ausgabe der Lebensbeschreibungen von 1568, in:
Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 12. Jg. 1966, Beiheft, 1, 3–158. 
Rejaie, Azar M.: Defining Artistic Identity in the Florentine Renaissance: Vasari, Embedded
Self-Portraits, and the Patron's Role (Dissertation, University of Pittsburgh) 2006. 
Roesler, Antoinette: Selbstbildnis und Künstlerbild in der italienischen Renaissance
(Dissertation, Freie Universität Berlin), Berlin 1999. 
Roesler-Friedenthal, Antoinette: Ein Porträt Andrea Mantegnas als alter Orpheus im
Kontext seiner Selbstdarstellungen, in: Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana, 31.
Jg. 1996, 149–186. 
Schmid, J.: Et pro remedio animae et pro memoria. Bürgerliche repraesentatio in der
Cappella Tornabuoni in S. Maria Novella (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen
Institutes in Florenz: I Mandorli, 2), München u. a. 2002. 
Schmidt, Victor M.: Painters in Late Medieval and Early Renaissance Italy as Visual
Mediators, in: Vries, Annette de (Hg.): Cultural Mediators. Artists and Writers at the
Crossroads of Tradition, Innovation and Reception in the Low Countries and Italy 1450–
1650 (Groningen Studies in Cultural Change, 31; Tagungsband, Groningen, 2006), Leuven
2008, 53–64. 
Schweikhart, Gunter: Das Selbstbildnis im 15. Jahrhundert, in: Poeschke, Joachim/Ames-
Lewis, Francis (Hg.): Italienische Frührenaissance und nordeuropäisches Spätmittelalter.
Kunst der frühen Neuzeit im europäischen Zusammenhang (Italienische Frührenaissance
und nordeuropäisches Mittelalter), München 1993, 11–40. 
Solberg, Gail Elizabeth: Taddeo di Bartolo. His Life and Work. 1–3 (Dissertation, New York
University), New York 1991. 
Stoichiţă, Victor I.: Das selbstbewusste Bild. Vom Ursprung der Metamalerei (Bild und
Text), München 1998. 
Stubblebine, James H.: The Face in the Crowd. Some Early Sienese Self-Portraits, in: Apollo
1978, H. 108, 388–393. 
Symeonides, Sibilla: Taddeo di Bartolo (Monografie d'arte senese, 7), Siena 1965. 
Waetzoldt, Wilhelm: Die Kunst des Porträts, Leipzig 1908. 
Webster, Andrew Michael: The Embedded Self-Portrait in Italian Sacred Art of the
Cinquecento and Early Seicento (Masterarbeit, University of Oregon), Oregon 2013. 
Wolters, Christian: Ein Selbstbildnis des Taddeo di Bartolo, in: Mitteilungen des
Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 7. Jg. 1953, H. 1, 70–72. 
Woods-Marsden, Joanna: Renaissance Self-Portraiture. The Visual Construction of Identity
and the Social Status of the Artist, New Haven u. a. 1998. 



Zitiervorschlag:

Krabichler,  Elisabeth: Maria Himmelfahrt (Katalogeintrag),  in:  Metapictor,  http://explore-
research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/bartolo-taddeo-di-maria-
himmelfahrt-1401-montepulciano-duomo/pdf/ (06.02.2026). 

Integrierte Selbstbildnisse in der Malerei des 15. Jahrhunderts

Eine systematische Erfassung (FWF-Einzelprojekt P 33552)

Universität Innsbruck – Institut für Kunstgeschichte

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/bartolo-taddeo-di-maria-himmelfahrt-1401-montepulciano-duomo/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/bartolo-taddeo-di-maria-himmelfahrt-1401-montepulciano-duomo/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/bartolo-taddeo-di-maria-himmelfahrt-1401-montepulciano-duomo/pdf/

	Maria Himmelfahrt
	Bartolo, Taddeo di
	Inhaltsverzeichnis
	Objekt
	Bildnis 1
	Forschungsergebnis: Bartolo, Taddeo di

	Heilige Aura – weltlicher Anspruch
	Literatur
	Zitiervorschlag:



