
Anbetung der Könige (Lama-Anbetung)

Botticelli, Sandro 

um 1475 

Italien; Florenz; Gallerie degli Uffizi

Inhaltsverzeichnis

Objekt: Anbetung der Könige

Bildnis 1

→ Botticelli, Sandro 

Bildnis 2

→ Botticelli, Sandro 

Diskussion: Vermittlerfigur und Projektionsfläche: Der stolze Unbekannte in Gelb 

Literaturverzeichnis 

Künstler: Botticelli, Sandro 

Objekt

Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: Zenodot Verlagsgesellschaft mbH
Quelle: Yorck Project (2002)
Lizenz: GNU Free Documentation Licence

Alternativtitel Deutsch:
Anbetung der Könige; Die Anbetung der Heiligen Drei Könige;
(Del-)Lama-Anbetung; Zanobi-Altar

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/botticelli-sandro/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/botticelli-sandro/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_objekt.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_objekt.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_objekt.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Botticelli_-_Adoration_of_the_Magi_(Zanobi_Altar)_-_Uffizi.jpg&amp;oldid=520713317


Titel in Originalsprache: Adorazione dei Magi; Adorazione dei Re Magi

Titel in Englisch: Adoration of the Magi

Datierung: um 1475 

Ursprungsregion: italienischer Raum

Lokalisierung: Italien; Florenz; Gallerie degli Uffizi

Lokalisierung (Detail): Inventar: 1890; Nr. 882

Medium: Altarbild

Material: Tempera

Bildträger: Holz

Maße: Höhe: 111 cm; Breite: 134 cm 

Maße Anmerkungen:
Das Bild wurde beschnitten. Der ursprüngliche Marmorrahmen ist
nicht erhalten.

Ikonografische
Bezeichnung:

Drei Könige (Anbetung und Zyklus der Magier): Anbetung der
Magier oder Könige

Iconclass:
73B57 – adoration of the kings: the Wise Men present their gifts to
the Christ-child (gold, frankincense and myrrh)

Signatur Wortlaut: ohne

Datierung Wortlaut: ohne

Auftraggeber/Stifter:
Guaspare Del Lama (auch: Guasparre di Zanobi Del Lama oder
Lami; Bankier in Florenz)

Provenienz:
Ursprünglich in Sta. Maria Novella, in der Capella dei Magi des
Stifters Del Lama, die sich an der Innenfassade zwischen
mittlerem und östlichem Portal befand; seit 1796 in den Uffizien

Zugänglichkeit zum
Entstehungszeitpunkt:

öffentlich

Das  Bild  wurde  beschnitten.  Der  ursprüngliche  Marmorrahmen  ist  nicht  erhalten;1 zur

ursprünglichen Aufstellung,2 zur weiteren Provenienz3

Verweise

Vasari/Lorini/Dombrowski 2010, 103 (Anm. 31).↩

Ebd. (Anm. 31).↩

Horne 1908, 40; Ulmann 1893, 57. Weiterführende Literatur zur Provenienz vgl.  etwa: Hatfield 1976, 70;

Horne 1908, 38–40; Zöllner 2005, 192.↩

Bildnis 1

1. 

2. 

3. 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_selbst-01_GPyP5Aq.jpg


Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: Zenodot Verlagsgesellschaft mbH
Quelle: Yorck Project (2002)
Lizenz: GNU Free Documentation Licence
Bildbearbeitung: Detail extrahiert

Lokalisierung im Objekt: erste Figur von rechts

Ausführung Körper: Ganzfigur stehend

Ausführung Kopf: Dreiviertelporträt

Ikonografischer Kontext: Figur am Rand der Anbetung der Könige

Blick/Mimik: direkter Blick aus dem Bild

Gesten: Hände nicht sichtbar, linker Arm angewinkelt vor dem Körper

Körperhaltung:

stehend annähernd parallel zur Bildoberfläche nach links
ausgerichtet, leicht zum Geschehen gedreht (linker Fuß bildparallel,
rechter Fuß zeigt ins Bildinnere); Kopf leicht geneigt und zum
Betrachter gedreht (Schulterblick)

Interaktion/Raum-,
Bildraumbeziehung/
Alleinstellungsmerkmal:

Figur befindet sich am rechten Bildrand (Randfigur); Mantel rechts
leicht beschnitten (u. U. aufgrund von Beschneidung der Tafel);
Schatten der Beine fällt rechts aus dem Bild hinaus; Figur leitet –
auch farblich – über zur Landschaft; Figur ist leicht abgesetzt von
der Gruppe dahinter und tritt mit keiner bildinternen Figur in
Interaktion; Figur tritt über direkten Blick in Interaktion mit
Betrachter; durch die Körperdrehung als am Geschehen
teilnehmend gekennzeichnet; Figur bildet zusammen mit der am
linken Bildrand stehenden Figur bzw. Figurengruppe eine räumliche
Klammer bzw. die äußeren Punkte der pyramidenförmigen

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_selbst-01_GPyP5Aq.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_selbst-01_GPyP5Aq.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Sandro_Botticelli_083.jpg&amp;oldid=546955761


Komposition; gelbe Bekleidungsfarbe sowie monochrome
Bekleidung sonst kaum vorhanden

Kleidung:
auffällig monochrome Bekleidung (voluminöser gelber Mantel mit
Goldbordüre)

Zugeordnete
Bildprotagonisten:

möglicherweise Teil des Gefolges des jüngsten Königs; aus dem Bild
blickender Mann mit grauem Haar (mehrfach vorgeschlagen als
Stifter del Lama, s. u.); Pfau sitzt oberhalb zwischen Stifter und
möglichem Selbstbildnis

Vgl. weiterführend zur Identifizierung des Stifters1

Verweise

Hatfield 1976, 70. Hatfield verweist auf Mesnil 1903.↩

Forschungsergebnis: Botticelli, Sandro

Künstler des Bildnisses: Botticelli, Sandro

Status: kontrovers diskutiert

1. 

Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Erstzuschreibung Ulmann 1893 Ulmann 1893
– Sandro
Botticelli

59 - 

Skeptisch/
verneinend 

Steinmann 1903 Steinmann
1903 –
Botticelli

62–64 Details

indirekt durch
Nicht-Erwähnung,
obwohl Steinmann
den Vorschlag
kannte

Bejahend Gebhart 1907 Gebhart 1907
– Sandro
Botticelli

151f - 

Bejahend Horne 1908 Horne 1908 –
Alessandro
Filipepi
commonly
Called
Sandro

42 - 

Bejahend Konody 1908 Konody 1908
– An
Unknown
Portrait of
Botticelli

47f - 

Bode 1921 55f - 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/botticelli-sandro/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/botticelli-sandro/


Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Skeptisch/
verneinend 

Bode 1921 –
Sandro
Botticelli

Skeptisch/
verneinend 

Yashiro 1925 Yashiro 1925
– Sandro
Botticelli and
the
Florentine

167f - 

Skeptisch/
verneinend 

Bode 1926 Bode 1926 –
Botticelli

138 (in
Anmerkung
zu Seiten
21–23)

- 

Skeptisch/
verneinend 

Benkard 1927 Benkard
1927 – Das
Selbstbildnis
vom 15

9 - 

Bejahend van Marle 1931 Marle 1931 –
The
Renaissance
Painters of
Florence

6, 69 - 

Bejahend Mesnil 1938 Mesnil 1938
– Botticelli

39f (Anm.
34), 47f

- 

Bejahend Gasser 1961 Gasser 1961
– Das
Selbstbildnis

36–39 - 

Skeptisch/
verneinend 

Neumeyer 1964 Neumeyer
1964 – Der
Blick aus
dem Bilde

47 - 

Bejahend Pope-
Hennessy

1966 Pope-
Hennessy
1966 – The
Portrait in
the
Renaissance

30–32 - 

Bejahend Alazard 1968 Alazard 1968
– The
Florentine
Portrait

33 (Anm. 3) - 

Bejahend Hatfield 1976 Hatfield 1976
– Botticelli's
Uffizi
Adoration

31–32, 100 Details

Hatfield äußert
Zweifel, behandelt
anschließend aber
doch als
Selbstbildnis.



Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Bejahend Sleptzoff 1978 Sleptzoff
1978 – Men
or Supermen

114–115,
130–131

- 

Bejahend Baldini 1984 Baldini 1984
– La
Primavera
del Botticelli

16–17, 22,
24–25

- 

Bejahend Bonafoux 1985 Bonafoux
1985 – Der
Maler im
Selbstbildnis

25 - 

Skeptisch/
verneinend 

Lightbown 1989 Lightbown
1989 –
Sandro
Botticelli

69 - 

Bejahend Caneva 1990 Caneva 1990
– Botticelli

17–18, 52,
54

- 

Bejahend Duwe 1992 Duwe 1992 –
Die Anbetung
der Heiligen
Drei

169, 172 - 

Bejahend Schweikhart 1993 Schweikhart
1993 – Das
Selbstbildnis
im 15

16 - 

Skeptisch/
verneinend 

Asemissen/
Schweikhart

1994 Asemissen,
Schweikhart
1994 –
Malerei als
Thema der
Malerei

75 (Anm.
22)

- 

Bejahend Marin 1995 Marin 1995 –
Topic and
Figures of
Enunciation

209 - 

Bejahend Arasse 1996 Arasse 1996
– Le détail

280 - 

Bejahend Woods-
Marsden

1998 Woods-
Marsden
1998 –
Renaissance
Self-
Portraiture

48–50 - 

Bejahend Ames-Lewis 2000 Ames-Lewis
2000 – The

229–231 - 



Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Intellectual
Life

Bejahend Santi 2001 Santi 2001 –
Botticelli

92, 100 Details

Die
Originalausgabe
dürfte nicht aus
dem Jahr 2001
stammen, konnte
jedoch bei
vertretbarem
Rechercheaufwand
vorläufig nicht
eruiert werden.

Bejahend Schmid 2002 Schmid 2002
– Et pro
remedio
animae et

117 - 

Bejahend Paolucci 2004 Paolucci
2004 –
Botticelli and
the Medici

72 - 

Skeptisch/
verneinend 

Zöllner 2005 Zöllner 2005
– Sandro
Botticelli

49f - 

Bejahend Körner 2006 Körner 2006
– Botticelli

11, 64 - 

Bejahend Rejaie 2006 Rejaie 2006 –
Defining
Artistic
Identity

150–162,
228

- 

Bejahend Cumming 2009 Cumming
2009 – A
Face to the
World

24–26 - 

Bejahend Schumacher 2009 Schumacher
2009 – Der
Maler Sandro
Botticelli

15, 16, 28 - 

Skeptisch/
verneinend 

Rehm 2009 Rehm 2009 –
Botticelli

57f - 

Bejahend Dombrowski 2010 Dombrowski
2010 – Die
religiösen
Gemälde
Sandro
Botticellis

99, 109,
110, 115,
123, 309

- 



Vasari behandelt die Del-Lama-Anbetung in beiden Ausgaben der Viten ausführlich, ist voll

des Lobes und schlägt eine Identifizierung der drei Könige mit Protagonisten der Familie

Medici (Cosimo il Vecchio, Giuliano di Piero de’ Medici und Giovanni di Cosimo de’ Medici)1

vor. Ein mögliches Selbstbildnis Botticellis erwähnt er jedoch nicht.2

Die  Erstzuschreibung  des  Selbstbildnisses  in  der  Del-Lama-Anbetung nahm  Hermann

Ulmann 1893 vor.3 Als Indizien für ein Selbstbildnis nennt er die Kopfhaltung, die aus dem

notwendigen Blick des Künstlers in den Spiegel resultiert,  den „künstlerisch drapirte[n]

Mantel“,  die  für  Selbstbildnisse  übliche  Verortung  in  der  Ecke  des  Bildes  sowie  die

Ähnlichkeit zum Profilbildnis in der Brancacci-Kapelle.

Steinmann (1903)4 widmet sich in seiner Botticelli-Monografie ausführlich der  Del-Lama-

Anbetung,  geht  aber  nicht  auf  die  Möglichkeit  eines  Selbstbildnisses  ein.  Er  erwähnt

Ulmanns  Identifizierung  lediglich  in  einer  Fußnote  seiner  Monografie  zur  Sixtinischen

Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Bejahend Dombrowski 2010 Dombrowski
2010 –
Einleitung
zum Leben
des Sandro

17 - 

Bejahend Dombrowski
in Vasari/
Lorini/
Dombrowski

2010 Vasari, Lorini
et al. 2010 –
Giorgio
Vasari

103f (Anm.
31)

- 

Bejahend Dombrowski 2013 Dombrowski
2013 –
Imagination
und
Invention

- - 

Bejahend Hille 2015 Hille 2015 –
Training the
Eye

267, 271 - 

Bejahend Schumacher 2018 Schumacher
2018 – Opera
certa
mirabilissima

18 –22 - 

Bejahend Schumacher 2018 Schumacher
2018 –
Sandro
Botticelli

250 - 

Bejahend Dombrowski [2005] Dombrowski
[ca. 2005] –
The Painter
without
Hands

ohne
Paginierung

- 



Kapelle,5 spricht sich ansonsten aber nur für ein anderes Selbstbildnis Botticellis in der

Bestrafung der Rotte Korah (1481/82, Rom, Sixtinische Kapelle) aus.

Gebhart  (1907)6 folgt  Ulmann,  dem  er  generell  stark  verpflichtet  ist,  erwähnt  den

intensiven Blick und sieht die Figur als „vivante signature“.

Horne (1908,  Verfasser eines frühen Standardwerks zu Botticelli,  schreibt  lediglich,  die

Figur „has long been recognized as a portrait of Botticelli himself“7.

Konody  (1908)  hält  das  Selbstbildnis  Botticellis  in  der  Del-Lama-Anbetung für  absolut

gesichert. Der Maler blicke mit fast herausforderndem Ausdruck direkt aus dem Bild und

seine Pupillen befänden sich genau dort, wo sie sein müssen, wenn der Maler sich beim

Porträtieren selbst in einem rechts seiner Staffelei positionierten Spiegel betrachtet.8

Am eindeutigsten  und  ausführlichsten  gegen  ein  Selbstbildnis  spricht  sich  Bode  (1921,

1926)  aus,  der  so  weit  geht  zu  schreiben,  „[d]er  schöne  Jüngling  […]  kann  unmöglich

Botticelli sein“9. Für ein Selbstbildnis spreche lediglich der Blick aus dem Bild, es stimme

aber weder das Alter (Botticelli sei damals über 30 gewesen, der dargestellte Mann jedoch

höchstens 25) noch sei eine Ähnlichkeit zum von Vasari verwendeten Profilbildnis Botticellis

in der Brancacci-Kapelle festzustellen. Darüber hinaus argumentiert Bode, weder die Nähe,

die ein Selbstbildnis an dieser Stelle zu den Medici herstelle, noch die Art des Mantels sei

einem  Künstler  des  Quattrocento  angemessen  gewesen.  Künstler  hätten  sich  damals

lediglich „bescheiden an untergeordneter Stelle“10 in Bilder eingefügt; als Beispiel hierfür

führt er  Benozzo Gozzolis Selbstbildnis im Zug der Könige an. Für Bode ist die Figur am

linken Bildrand, die ein Schwert in Händen hält, Lorenzo de’ Medici. Als Entsprechung am

rechten  Bildrand  hätte  Bode  Lorenzos  Bruder  Giuliano  di  Piero  de’  Medici  erwartet.

Nachdem er Giuliano aber in einer anderen Figur in zweiter Reihe erkennen will, deutet er

die in Gelb gekleidete Figur am Bildrand als ein anderes Mitglied der Medici oder einer

befreundeten Familie.11

In  seiner  1925  veröffentlichen  Monografie  zu  Botticelli  kritisiert  Yashiro  die  Tendenz

einiger  Forscher,  ihr  Botticelli-Bild  in  dessen  Figuren  hineinzuprojizieren,  also

Selbstbildnisse dort zu sehen, wo sie gewünscht, aber nicht unbedingt belegbar sind. Er

verteidigt Bodes fundierte Ablehnung des Selbstporträts in der  Del-Lama-Anbetung zwar,

nimmt  aber  auch  hier  eine  differenziertere  Position  ein.  Die  physiognomischen

Unterschiede  zwischen  der  fraglichen  Figur  in  der  Del-Lama-Anbetung und  dem

Profilbildnis in der Brancacci-Kapelle seien etwa auch dadurch erklärbar, dass Botticellis

Eigenwahrnehmung sich von der seines Schülers durchaus unterschieden haben könnte.

Auch Bodes Argument der Unangemessenheit des Ortes lässt er so nicht gelten und betont

die Bedeutung der Figur für die durchdachte Komposition. Yashiro hebt jedoch hervor, dass

es  sehr  merkwürdig  sei,  dass  Vasari  offenbar  von einem Selbstbildnis  Botticellis  nichts

wusste,  wo  er  sich  doch  in  den  Viten so  eingehend  mit  gerade  diesem  Bild

auseinandersetzte und auch die Porträts der Medici benannte.12

Benkard (1927) kommt in seiner weniger ausführlichen Auseinandersetzung zu einem ganz

ähnlichen Schluss wie Yashiro: Keines der Selbstbildnisse Botticellis sei gesichert, generell

sei die Frage „nur mit einem non liquet zu entscheiden.“ 13 Im Falle der Del-Lama-Anbetung

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/botticelli-sandro-vernichtung-der-rotte-korah-1481-bis-1482-vatikanstadt-cappella-sistina/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/botticelli-sandro-vernichtung-der-rotte-korah-1481-bis-1482-vatikanstadt-cappella-sistina/
http://explore-research.uibk.ac.at/ue-objekt/die-fresken-des-quattrocento-in-der-sixtinischen-kapelle/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/gozzoli-benozzo/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/gozzoli-benozzo-zug-der-heiligen-drei-konige-um-1459-florenz-palazzo-medici-riccardi-cappella-dei-magi/


spreche sowohl der Blick als auch das Alter für ein Selbstbildnis, die Platzierung im Bild

nicht unbedingt dagegen.

Van Marle (1931) zitiert Ulmann, zeigt sich in Bezug auf das hier diskutierte Selbstbildnis

ansonsten aber uninformiert, indem er lapidar konstatiert: „Then no one has ever denied

that  the  last  figure  to  the  right,  the  one  facing  the  spectator,  is  a  portrait  of  Sandro

Botticelli himself“14.

Mesnil (1938) sieht in der Del-Lama-Anbetung das einzige erwiesene Porträt Botticellis und

führt als Argumente die Verortung und die Haltung, die aus dem notwendigen Spiegelblick

resultiere,  ins Treffen. Im Vergleich mit dem von Vasari  vorgeschlagenen Porträt in der

Brancacci-Kapelle falle lediglich die Haarfarbe als unähnlich auf,  dieser Unterschied sei

aber  möglicherweise  darauf  zurückzuführen,  dass  Botticelli  in  der  Del-Lama-Anbetung

bestrebt  war  zu  stilisieren  und  (die  Farben)  zu  harmonisieren.15 Botticellis  Blick

interpretiert Mesnil als „pénétrant et pourtant doux“16, es sei in erster Linie er selbst, den

er so – eben im Spiegel – beobachte. Wie später weitere Autoren bemerkt auch Mesnil, dass

in der fraglichen Figur Züge und Charakteristika vereint sind, die Botticelli immer wieder

für sein Bildpersonal verwendet. Er interpretiert dies dahingehend, dass der Maler seine

Eigenheiten auch anderen verleihe und somit Leonardo da Vincis Diktum des „ogni pittore

dipinge se“ bestätige. In diesem Zusammenhang stellt Mesnil auch die Beobachtung an,

Botticelli  gehe  es  (im  Unterschied  etwa  zu  seinem Konkurrenten  Ghirlandaio)  generell

weniger um Porträtähnlichkeit als um den Charakter seiner Modelle – er habe aber auch

verstanden, dass es sich manchmal (etwa in den Porträts der Medici) darum handele, einen

öffentlichen bzw. repräsentativen oder gewünschten Charakter darzustellen.17

Ebenfalls für gegeben nimmt das Selbstbildnis Gasser (1961), dem die „herrische Pose“18

auffällt  und  der  Botticelli  unterstellt,  sich  wie  der  Stifter  in  einer  Art  berechnenden

Hommage  an  die  Seite  der  Medici  gestellt  zu  haben.  Er  empfindet  die  Gesichtszüge

Botticellis als einem „antiken Gott“19 gleich und wertet ganz ähnlich wie Mesnil die fein

abgestimmten Farbtöne dieser Figur als Hinweis auf eine bewusste Idealisierung. Diese

wiederum  setzt  er  in  Beziehung  zum  Umstand,  dass  im  Bild  „jeder“  etwas  Anderes

darstelle, als er in Wirklichkeit sei und schließt: „Ist es da nicht denkbar, daß auch der

Künstler in der Maskierung dessen auftritt, der er gerne gewesen wäre?“20

Neumeyer [1964] äußert sich ausgewogen: Laut Vasari sah Botticelli anders aus als die hier

diskutierte Figur, ihre Position und ihr Blick sprechen aber für ein Selbstbildnis. Insgesamt

bleibe es ungewiss, ob sich Botticelli hier porträtiert hat.21

Diesen  Aspekt  thematisiert  auch  Pope-Hennessy  (1966),  kommt  aber  zu  einem  wieder

anderen Ergebnis.  Seiner Ansicht nach ist Botticelli  stets interessiert am „kernel of the

personality“22 bzw. am „image of the inner man“23, der „identity behind the mask“24. In der

Del-Lama-Anbetung sei Botticellis Blick Ausdruck der besonderen Neugier, mit der er sein

eigenes Gesicht im Spiegel studierte, und dieser wiederum ist nun auch der Betrachter

ausgesetzt. Dabei übertrage Botticelli die Spontaneität des Spiegelblicks auf die Tafel und

es wirke, als sei er nur kurz von der Szene abgelenkt worden.25



Als lediglich wahrscheinlich stuft Alazard (1968) Botticellis Selbstbildnis in der Del-Lama-

Anbetung ein; er sieht aber eine starke Ähnlichkeit zum Bildnis in der Brancacci-Kapelle.26

Hatfield  verfasste  1976  eine  Monografie  zur  Del-Lama-Anbetung,  in  der  er  auf  einigen

Seiten auch das mögliche Selbstbildnis thematisiert.27 In Summe tendiert Hatfield dazu, in

der Figur ein Selbstbildnis zu sehen, er bleibt jedoch bei vorsichtigen Formulierungen wie

„probably  correct“28.  Dafür  sprechen  laut  ihm  die  traditionellen  Eigenschaften  wie

Platzierung, Blick und Haltung. Die Figur sei  auch die einzige im Bild,  die durch ihren

Schub nach vorne die Illusion der Bildoberfläche in Frage stelle.29 Wie Bode ist  er der

Ansicht, Botticelli hätte sich anders darstellen müssen, wäre er über 30 Jahre alt gewesen,

sieht  hier  aber  aufgrund  des  Geburtsdatums,  seiner  Datierung  des  Gemäldes  und  des

Abgleichs  mit  der  Brancacci-Kapelle  kein  Problem.  Vasari  merkte  an,  es  sei  eindeutig

erkennbar, wer dem Gefolge welches Königs angehöre.30 Hatfield nimmt diesen Ansatz auf

und sieht  eine „serpentine progression from patron to  patron“31,  also  eine formale wie

inhaltliche Kette. Deren Glieder sind der jüngste König Caspar (der für Hatfield kein Porträt

ist),  der  hinter  ihm  aufrechtstehende  junge  Mann  mit  gesenktem  Blick  (nach  Hatfield

Lorenzo de’ Medici), der aus dem Bild blickende Mann mit grauem Haar (nach Hatfield der

Stifter del Lama) und schließlich Botticelli selbst. Diese Verbindung könnte laut Hatfield ein

Hinweis  darauf  sein,  dass  Botticelli  daran gelegen war,  durch seine Einfügung letztlich

auch in der Gunst der Medici zu steigen.32

Auch  bei  Sleptzoff  (1978)  wird  die  grundsätzliche  Problematik  in  Bezug  auf  mögliche

(Selbst-)Bildnisse  Botticellis  wieder  offenbar.  Sie  spricht  sich  in  der  Diskussion  um die

Porträts in der Brancacci-Kapelle dafür aus, Botticelli nicht in dem bei Vasari abgedruckten

Profilbildnis,  sondern,  wenn  überhaupt,  in  dem  üblicherweise  als  „zweiten“  Filippino

interpretierten Gesicht zu sehen (gemeint ist die Figur links neben dem Profilbildnis, die

aus dem Bild blickt, siehe den Katalogeintrag zu Petrus und Paulus vor Nero im Disput mit

Simon Magus und Kreuzigung Petri). Dieses habe, so Sleptzoff, wenigstens den Vorteil „of

some resemblance to the alleged self-portrait of Botticelli“33 in der Del-Lama-Anbetung. Die

Autorin verweist hier aber offen auf die „futility of this kind of established but unsupported

identifications“34. Nichtsdestoweniger erkennt sie an, dass die in Gelb gekleidete Figur im

Anbetungsbild mit den üblichen Zeichen eines Selbstbildnisses ausgestattet ist und geht

außerdem auf die große Empfindsamkeit ein, mit der Botticelli deren Gesicht gestaltet hat.

Der Einsatz des Lichts insbesondere führe zu einer fast spirituellen Qualität – „as if the soul

were appearing behind the fleshy envelope“35.

Als die  Del-Lama-Anbetung in den Jahren 1980/81 restauriert  wurde,  konnten dabei ca.

zwei  Zentimeter  Bildfläche  am  rechten  Rand  zurückgewonnen  werden,  die  bislang

abgedeckt gewesen waren.36 Obwohl es sich im Verhältnis zur gesamten Bildfläche nur um

einen schmalen Streifen handelt, nahm Baldini (1984) daraufhin eine Neubewertung des

Bildes und insbesondere des Selbstbildnisses vor. Auch nach dieser Restaurierung bleibt

der gelbe Mantel am äußersten Rand der Tafel beschnitten, dennoch, so Baldini, werde die

Szene nun viel stärker in der Weite der Welt verankert. Hier platziert – zum Bildinneren

gedreht, zum Betrachter gewandt, an der Schnittstelle zur Landschaft – nehme Botticelli

http://explore-research.uibk.ac.at/ue-objekt/die-brancacci-kapelle-und-die-darin-vermuteten-selbstbildnisse/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-filippino-petrus-und-paulus-vor-nero-im-disput-mit-simon-magus-und-kreuzigung-petri-um-1481-bis-1485-florenz-santa-maria-del-carmine/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-filippino-petrus-und-paulus-vor-nero-im-disput-mit-simon-magus-und-kreuzigung-petri-um-1481-bis-1485-florenz-santa-maria-del-carmine/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-filippino-petrus-und-paulus-vor-nero-im-disput-mit-simon-magus-und-kreuzigung-petri-um-1481-bis-1485-florenz-santa-maria-del-carmine/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-filippino-petrus-und-paulus-vor-nero-im-disput-mit-simon-magus-und-kreuzigung-petri-um-1481-bis-1485-florenz-santa-maria-del-carmine/


die Funktion eines Angelpunktes ein, er trete als Autor, Akteur und Regisseur auf und lade

den Betrachter in die Bildwelt ein, die er selbst geschaffen hat.37

Bonafoux  (1985)  fällt  auf,  dass  der  für  Unsterblichkeit  stehende  und  den  bösen  Blick

bannende  Pfau  direkt  oberhalb  des  Selbstbildnisses  Botticellis  positioniert  ist  –  gewiss

wolle der Maler so auf die Unsterblichkeit der Seele verweisen, möglicherweise auch auf

die seines Werkes. Der Autor sieht das Selbstbildnis als eine Signatur und als Ausdruck der

Verbundenheit  des Malers mit  den ebenfalls  im Bild porträtierten Medici.  Abschließend

fragt Bonafoux, ob es möglich wäre, die dargestellte Epiphanie auch auf eine Erscheinung

des Malers im Bild zu beziehen.38

Lightbown (1989) beschreibt die fragliche Figur als durch die Farbe des Mantels und den

„bezwingenden  Blick,  der  durch  die  verächtlich  gekräuselte  Oberlippe  besonders

hervortritt“39,  als besonders hervorgehoben. Er räumt darauf aufbauend die Möglichkeit

ein,  in  der  Figur  sei  mehr  als  ein  bloßer  Vermittler  zu  sehen  –  eben  ein  Selbstbildnis

Botticellis.

Caneva (1990) befasst sich in ihrem Katalog zu Botticelli nur am Rande mit dem möglichen

Selbstbildnis,  das  sie  als  allgemein  anerkannt  bezeichnet.40 Sie  setzt  sich  mit  der

Beschreibung  Botticellis  durch  Vasari  auseinander  und  versucht  u.  a.,  die  von  Vasari

behaupteten Charaktereigenschaften des Malers mit dem Eindruck, den die Figur in der

Del-Lama-Anbetung macht, zu vergleichen.41

Duwe  (1992)  behandelt  die  Del-Lama-Anbetung im  Rahmen  seiner  Studie  zu

Dreikönigsbildern des Tre- und Quattrocento. Ihm fällt bei Botticellis Selbstbildnis, das ihm

als gesichert gilt, insbesondere das Selbstbewusstsein auf, mit dem sich der Künstler „in

die Idealtracht einer Tunika gekleidet“ quasi ebenbürtig dem gegenüberstehenden Lorenzo

il  Magnifico  positioniert  und  den  Betrachter  mit  „geradezu  herausforderndem  Blick“

anschaut. In einer Reihe mit den zuvor behandelten Dreikönigsbildern zeige sich hier „auch

die veränderte Stellung des Künstlers in der damaligen Gesellschaft“.42

Schweikhart  (1993)  schreibt,  in  der  in  Gelb  gekleideten  Figur  werde  „meist“  ein

Selbstbildnis gesehen. Wie Duwe empfindet er den Blick als „herausfordernd[…]“ und sieht

zwar die Verortung im Bild als konventionell  an, hebt jedoch die Bildwirkung der Figur

hervor, die sie dem höherrangigen Personal des Bildes ebenbürtig mache, was „auf den

erwünschten oder erreichten Status des Künstlers“ hinweise. Schweikhart zieht zum hier

diskutierten Selbstbildnis eine Entwicklungslinie vom Selbstbildnis Fra Filippo Lippis in der

Marienkrönung, wo sich der Künstler ebenfalls nicht am Geschehen beteiligt zeigte, sich

aber noch nicht in Ganzfigur darstellte.43

In ihrer  gemeinsamen Publikation zur  Malerei  als  Thema der Malerei (1994)  erwähnen

Asemissen und Schweikhart das hier behandelte Selbstbildnis als ein mit Zweifeln belegtes

lediglich  in  einer  Fußnote  als  Vergleich  zu  Filippino  Lippis  Selbstbildnis  am  rechten

Bildrand in der Brancacci-Kapelle.44

Marin  (1995)  interpretiert  die  Positionierung  Botticellis  als  zweideutig  –  er  komme im

Gefolge der drei Könige zwar an letzter Stelle, im Bild aber an erster. Das Selbstbildnis des

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/


Malers stellt er nicht in Frage und setzt es in Beziehung zum darüber befindlichen Pfau,

den er als Symbol der Unsterblichkeit versteht. Durch die Verbindung von Selbstbildnis und

Pfau sei nun ein Streben nach einer zweifachen Unsterblichkeit gegeben, „that of his work

and that of the painter, its creator“.45

Im  Zentrum  von  Arasses’  (1996)  Interesse  steht  nicht  primär  Botticellis  Selbstbildnis,

sondern das Detail eines Flecks rechts neben bzw. hinter der Schulter der Figur, den er im

Rahmen  seiner  Ausführungen  zu  lokalen  Opazitäten  („Opacités  locales“)  beispielhaft

behandelt. Dieser Fleck stellt aus der Ferne betrachtet einen Baum in der Landschaft dar,

aus der Nähe gesehen jedoch zerfällt er zu „nichts“. Arasse hält es für keinen Zufall, dass

Botticelli  diesen  Fleck  neben  seinem  Selbstbildnis  am  Rand  des  Bildes  anbrachte  und

bezeichnet ihn als „paradoxe locale de la représentation, une faille dans son dispositif de

transparence, un double troublant de la signature transparente de l’autoportrait.“46

Leichte  Zweifel  am  Selbstbildnis  Botticellis  in  der  Del-Lama-Anbetung  meldet  erneut

Woods-Marsden (1998) mit der Formulierung „is said to“47 an. Wie Bode kontrastiert sie

Botticellis Position im Bild mit jener im früheren Bild Benozzo Gozzolis; am Unterschied

lasse sich ablesen, in den wenigen Jahren „the pictorial relationship between artist and

patron  underwent  a  significant  shift  in  consciousness“48.  Überdies  trage  Botticelli  hier

einen Haarschnitt, der sich an jenen der Figur links im Vordergrund anlehnt.49

Ames-Lewis  (2000)  greift  wieder  die  Idee  auf,  Botticelli  könnte  sich  in  der  Figur,  die

üblicherweise als Selbstbildnis gelte, selbst dargestellt haben, weil er – wie der Stifter Del

Lama – auf ein Mäzenatentum der Medici spekulierte. Er beschreibt die Wendung der Figur

in zwei Richtungen, zum einen zum Betrachter, zum anderen zum Geschehen. Im Übrigen

betont Ames-Lewis, dass Botticelli offenbar daran liege, die Aufmerksamkeit etwa durch die

farbliche Absetzung auf  sich zu ziehen,  und dass ihm dies auch gelinge,  indem er sich

bewusst  zur  Figur  gegenüber in  Kontrast  zu setzen scheine.  Der  soziale  Stand erlaube

dieser Figur zwar andere Kleidung und das Führen eines Schwertes, Botticelli scheine im

Vergleich aber dennoch mehr Platz einzunehmen und eine solidere Präsenz darzustellen.

Insbesondere in Bezug auf die Wendung des Kopfes und auf den Blick konstatiert Ames-

Lewis, der Maler zeige sich „confidently in control of his art“.50

Bei  Santi  (2001)  wird  das  Selbstbildnis  Botticellis  in  der  Del-Lama-Anbetung als  Fakt

präsentiert. Er erkennt den melancholischen Gesichtsausdruck, den er als charakteristisch

für die Figuren Botticellis beschreibt, vermischt mit Stolz auch im Selbstbildnis.51

Schmid (2002) fallen am durch ihn nicht angezweifelten Selbstbildnis die leichte Isolation

und  Loslösung  von  der  Bilderzählung  durch  die  Wendung  zum  Betrachter  auf.  Zur

Dreiergruppe links bilde Botticelli  „durchaus zurückhaltend […] das Gegengewicht“. Die

Figur  am  linken  Rand  wurde  in  der  Literatur  bereits  öfter  als  kompositioneller

Gegenspieler angesprochen; Schmid bemerkt hierzu: „Sollte die Figur mit dem Schwert

tatsächlich  Lorenzo  oder  Giuliano  de’  Medici  sein,  so  bliebe  derselbe  Vorgang  einer

Aufwertung festzustellen, der ein Jahrzehnt später in Ghirlandaios Vertreibung Joachims

mit stärkerem Nachdruck und lange unübertroffen vorgetragen werden sollte“.52

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/ghirlandaio-domenico-vertreibung-von-joachim-aus-dem-tempel-1486-bis-1490-florenz-santa-maria-novella-cappella-tornabuoni/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/ghirlandaio-domenico-vertreibung-von-joachim-aus-dem-tempel-1486-bis-1490-florenz-santa-maria-novella-cappella-tornabuoni/


Für Paolucci (2004) bestehen keine Zweifel,  dass sich Botticelli  in der hier diskutierten

Figur sehr auffällig, jedoch abgesetzt von den übrigen Figuren und dem Geschehen, selbst

dargestellt hat. Den Auftraggeber Del Lama sieht Paolucci wie die meisten anderen Autoren

im  grauhaarigen  Mann  rechts  hinten  porträtiert;  Del  Lama  zeigt  Paolucci  zufolge  auf

Botticelli. Paolucci nimmt als gesichert an, dass Botticelli bereits vor dem Auftrag für die

Del-Lama-Anbetung ein Maler mit engen Verbindungen zu den Medici war. Das Bild habe

nur  unter  der  Bedingung  gemalt  und  am  prominenten  Ort  in  Santa  Maria  Novella

aufgestellt  werden  können,  dass  im  Vorhinein  abgeklärt  wurde,  ob  die  Medici  mit  der

Darstellung von Familienmitgliedern als Könige, mit Botticelli  als Maler und mit dessen

gewagter Einfügung des Selbstbildnisses einverstanden sein würden. Als Beweggründe für

Botticelli,  sein  Selbstporträt  zu  integrieren,  nennt  Paolucci  die  Werbewirksamkeit  des

Auftrags.53

In den Jahren 2005 und 2006 erschienen zwei große Monografien zu Botticellis Werk, deren

Autoren (Zöllner und Körner) in Bezug auf das mögliche Selbstbildnis in der  Del-Lama-

Anbetung unterschiedliche Ansichten äußern. Zöllner (2005) behandelt die Frage eher am

Rande  und  schreibt,  „das  vermeintliche  oder  wirkliche  Selbstporträt“  weise  den  von

Botticelli favorisierten Gesichtstyp auf, „den er sowohl für anonyme Figuren verwandte als

auch für identifizierbare Porträts“. Dieser Typus komme aber beim möglichen Selbstporträt

am deutlichsten zur Geltung.54

Körner (2006) steht einer Identifizierung der diskutierten Figur als  Selbstbildnis positiv

gegenüber  (er  wertet  den  Blick  zum  Betrachter  als  Pro-Argument)  und  erkennt  einen

Zusammenhang zu  einer  Zeichnung im Palais  des  Beaux-Arts  in  Lille,55 wobei  er  nicht

entscheidet, ob diese eigenhändig ist oder von einem anderen Künstler stammt. In dieser

werde  ein  „eher  noch  unvorteilhafteres  Bild  des  Künstlers  vermittelt“,  das  aber  im

Profilbildnis aus Filippino Lippis Hand in der Brancacci-Kapelle wiederbegegne.56

Rejaie (2006) macht zunächst auf die zwar periphere, dabei aber ungewöhnlich auffallende

Platzierung und Erscheinung der Figur aufmerksam – sie stehe zwar am weitesten von der

Heiligen  Familie  entfernt,  sei  aber  u.  a.  durch  Vereinzelung und Nähe  zum Betrachter

hervorgehoben. Diese prominente Inszenierung sei in der Forschung auch Grund gewesen,

das Selbstbildnis abzulehnen. Rejaie geht jedoch davon aus, dass Botticelli sich tatsächlich

in  der  rechten  Randfigur  porträtiert  hat.  Ghirlandaio  habe  später  vergleichbar

selbstbewusste Selbstbildnisse geschaffen und es sei denkbar, dass er sich dabei an der

hier  diskutierten  Figur  ein  Vorbild  genommen  habe.  Als  weiteres  Indiz  wertet  er  den

konzentrierten Blick, der bei Selbstbildnissen auf den notwendigen Blick in den Spiegel

zurückgeführt  werde,  sowie  die  daraus  resultierende  Tatsache,  dass  die  Figur  dadurch

„more self-aware“ als die übrigen Figuren erscheine, also ein höheres Maß an Bewusstsein

ihrer selbst zeige. Rajaie zufolge war Botticelli vor der  Del-Lama-Anbetung kein von den

Medici favorisierter Maler. Künstler und Stifter dürften daher mit der Inkludierung ihrer

Porträts  im  Kreise  der  Medici  im  Gemälde  versucht  haben,  die  wohlwollende

Aufmerksamkeit  der  Herrscherfamilie  auf  sich  zu  ziehen.  Überdies  zeigt  Rejaie  eine

historische Parallele zum Künstlerselbstbildnis im Kontext eines Familiengrabs auf: Cicero

berichte,  der  Mäzen  Scipio  Africanus  habe  die  Büste  des  Schriftstellers  Ennius  in  das



Grabmal  seiner  Familie  aufgenommen.  Rejaie  mutmaßt,  dass  diese  Parallele  gebildeten

Florentinern bekannt gewesen und von Botticelli und Del Lama bewusst eingesetzt worden

sein könnte.57

Cumming (2009) konzentriert sich in ihrer Analyse des hier diskutierten Selbstbildnisses

auf  Botticellis  Augen  und  seinen  intensiven  Blick,  den  sie  als  ausschlaggebend  für  die

Identifizierung  als  Selbstbildnis  erachtet.  Sie  schreibt,  dass  der  abseitsstehende  Maler

durch seine Wendung zum Betrachter die zeitliche Wahrnehmung ändert und das biblische

Geschehen aktualisiert und dessen immerwährende Bedeutung betont. Der Betrachter wird

dabei  direkt  angesprochen  und  mit  dem  herausfordernden  Blick  zu  seiner  eigenen

Frömmigkeit befragt – mit seinem Blick aus dem Bild intensiviert Botticelli die Bedeutung

des Bildes insgesamt.58

In  seinem  Einführungsaufsatz  in  das  Werk  Botticellis  im  Katalog  zur  Ausstellung  im

Frankfurter  Städel  Museum fasst  Schumacher  (2009)  in  der  Literatur  bereits  mehrfach

geäußerte Meinungen zusammen. Dabei erwähnt er den Eindruck von Stolz, den die Figur

erweckt,  sowie  ihr  leichtes  Abrücken  von  den  übrigen  Personen  und  den  „ernsthaft

fordernden Blick“59 auf  den Betrachter.  Die  Darstellungsart  entspreche der  „gängige[n]

Praxis“60; motiviert könnte das Selbstbildnis durch eine Möglichkeit der Werbung und der

damit verbundenen Hoffnung auf Aufträge aus dem Hause Medici sein.61 Auch er erkennt

die  ins  Auge  fallenden  Gesichtszüge  des  Selbstbildnisses  in  anderen  Männerfiguren

Botticellis wieder und bringt diese Beobachtung in Zusammenhang mit Leonardo da Vincis

bereits zitierter Aussage, dass jeder Maler sich selbst male.62

Rehm (2009) betont in seiner Biografie Botticellis die schwierige Quellenlage zum Leben

des  Malers  sowie  die  auf  Vasari  zurückgehende  verzerrte  Wahrnehmung  von  dessen

Charakter und widmet sich auch dem möglichen Selbstbildnis, das für ihn der „klassische

Fall  einer  Vermittlerfigur“63 ist.  Nachdem  sich  das  Selbstbildnis  für  Rehm  weder

verifizieren noch falsifizieren lässt – auch nicht durch einen Abgleich mit dem Profilbildnis

in der Brancacci-Kapelle – schließt er sich der „non-liquet“-Fraktion an.64

Dombrowski  widmete  sich  in  mehreren  Publikationen  ausführlich  dem  möglichen

Selbstbildnis Botticellis in der Del-Lama-Anbetung und seiner Interpretation: 2010 in seiner

Monografie zu den religiösen Gemälden Botticellis,65 im selben Jahr in der Einleitung66 und

in den Kommentaren zur Vasari-Edition im Verlag Wagenbach67 sowie einem weiteren Band

in demselben Verlag68 und zudem in einem Aufsatz69, der bereits um das Jahr 2005 in einer

Rohfassung vorlag,70 jedoch erst 201371 veröffentlicht wurde. Dombrowski vergleicht das

mögliche Selbstbildnis mit Vermittlerfiguren zwischen Realität und Dargestellten, wie sie

etwa Heilige im Bildtypus der  Sacra Conversazione waren oder der Spielleiter  in  einer

Florentiner Sacra rappresentazione.72 Die Deutung des Autors geht darüber jedoch hinaus,

denn  er  schreibt,  der  Künstler  habe  „sich  nicht  ohne  Grund  in  prominenter  Position

dargestellt,  so  herablassend-selbstbewußt,  wie  es  jenem neuen Künstlertyp angemessen

war, zu dessen frühesten Repräsentanten er gehörte.“  73 Dombrowski zeigt verschiedene

Aspekte auf, die auf die Möglichkeit hinweisen, dass Botticelli in der  Del-Lama-Anbetung

insbesondere  über  sein  Selbstbildnis  „die  Kunst  […]  zu  einer  Art  visueller  Philosophie

werden“74 ließ. Einer dieser Aspekte ist das Licht bzw. die Farbigkeit. In der Forschung



vielfach betont wurde die Tatsache, dass Botticelli die für die Figur am rechten Rand fein

aufeinander abgestimmten Gelbtöne verwendete, wodurch sich die Figur vom übrigen Bild

abzulösen  scheint.  Dombrowski  setzt  diesen  Umstand  in  Zusammenhang  mit  dem

„göttlichen Licht[…]“ (es ergießt sich im Bild strahlenförmig über die Hl. Familie bzw. über

das Jesuskind) und stellt die Frage, ob damit „ein Hinweis auf die Analogie von Künstler

und göttlichem Schöpfer“75 gemeint sein könne. Besondere Aufmerksamkeit schenkt der

Autor  dem Umstand,  dass  Botticelli  die  Hände des  möglichen Selbstbildnisses  verbirgt.

Dieses nahezu „ostentative[…] Verbergen der Hand“ fällt Dombrowski auch bei einer Figur

neben dem  Selbstbildnis Filippo Lippis im Dom von Spoleto auf, das er u. a. aus diesem

Grund als  mögliches früheres Selbstbildnis Botticellis anspricht.76 Die Bedeutung dieses

Motivs  sieht  Dombrowski  darin,  dass  „der  immateriellen  idea des  Künstlers  ebensoviel

Aufmerksamkeit gebührt wie ihrer materiellen Konkretisierung“.77 Der Maler könnte also

bewusst  sein  ureigenstes  Arbeitswerkzeug  verborgen,  „sich  selbst  als  ‚Maler  ohne

Hände‘“  dargestellt  haben,  um  deutlich  zu  machen  „dass  seine  Malerei  auf  geistigen

Prinzipien beruht“.78 In seinem Aufsatz von 201379 setzt Dombrowski diese Überlegungen

in Beziehung zur neuplatonischen Philosophie etwa Marsilio Ficinos, zu zeitgenössischen

Überlegungen zur Hand des Künstlers und rückt den eruierten Kunst- bzw. Künstlerbegriff

Botticellis in die Nähe von jenem Leonardo da Vincis80 – weg von einem Handwerker und

hin zu einem geistigen Arbeiter. Vasari liege daher mit seiner Beobachtung, Botticelli sei es

mit der  Del-Lama-Anbetung gelungen, „die Vollendung seiner Meisterschaft vor Augen zu

führen“,81 richtig.82

Hille (2015) setzt sich mit aus dem Bild blickenden Figuren in Drei-Königs-Darstellungen

des Quattrocento in Florenz vor dem Hintergrund der Dreikönigsumzüge einerseits und der

Abhandlungen  des  Augustinus  über  den  Blick  in  De  doctrina  christiana andererseits

auseinander.  Während aus dem Bild Blickende im Allgemeinen dazu verwendet wurden,

eine Beziehung zwischen dem Betrachter und der Bildkomposition herzustellen, werde das

System in den Florentiner Bildern insofern verkompliziert, als sich die Betrachter an das

reale Spektakel der Festa de’ Magi erinnert fühlten. Das Selbstbildnis Botticellis in der Del-

Lama-Anbetung ist  für  die Autorin eines der prominentesten Beispiele –  es scheint  den

Betrachter aufzufordern, ihm in die Szene zu folgen, wie sie zu Beginn ihres Textes meint.

Diese Figur – viel mehr aber noch der Page im Londoner Tondo – lasse sich als Ausdruck

der  Überzeugungen  des  Malers  hinsichtlich  der  Aufmerksamkeit,  die  Betrachter  dem

Bildraum schenken sollten, lesen.83

Für Schumacher (2018) ist Botticellis Selbstbildnis in der Del-Lama-Anbetung „zwar nicht

letztgültig  beweisbar,  aber  naheliegend“.84 Der  Autor  interpretiert  die  Einfügung  des

Künstlers  als  eine  bewusste  Demonstration  seines  künstlerischen  Vermögens  an  einem

vielbesuchten  Ort,  die  ihm unter  den  zahlreichen  konkurrierenden  Malern  von  Florenz

einen Vorteil verschaffen sollte. Schumacher verweist auch auf die verborgenen Hände der

Figur und interpretiert sie im Sinne Dombrowskis als Hinweis auf den Maler als „geistiger

Schöpfer sowie Mittler zwischen realer und gemalter Welt“.85

Verweise

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marientod-1467-bis-1469-spoleto-duomo-di-spoleto#figur_1_fst_1
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marientod-1467-bis-1469-spoleto-duomo-di-spoleto#figur_2_fst_1
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/botticelli-sandro-anbetung-der-konige-tondo-um-1470-bis-1475-london-the-national-gallery/


Die Forschung ist hier fast einstimmig der Ansicht, dass Vasaris Identifizierungen für den ältesten und den

jüngsten König stimmen, sieht jedoch im mittleren König überwiegend Piero il Gottoso statt Giuliano.↩

Vgl. etwa Vasari/Lorini/Dombrowski 2010, 25–28.↩

Ulmann 1893, 59; nicht überprüft wurde, ob Ulmann diese Zuschreibung möglicherweise bereits in seiner

Dissertation zu „Fra Filippo Lippi und Fra Diamante als Lehrer Sandro Botticellis“ (1890, Universität Breslau)

vornahm.↩

Steinmann 1903, 62–64.↩

Steinmann 1901, 506 (Anm. 1).↩

Gebhart 1907, 151f.↩

Horne 1908, 42.↩

Konody 1908, 47f.↩

Bode 1926, 138, Anmerkung zu S. 21–23.↩

Bode 1921, 55.↩

Bode 1921, 55f.↩

Yashiro 1925, 167f.↩

Benkard 1927, 9.↩

Marle 1931, 69.↩

Mesnil 1938, 39–40 (Anm. 34).↩

Ebd., 40.↩

Ebd., 48.↩

Gasser 1961, 36.↩

Ebd., 39.↩

Ebd.  Zur  Rolle  der  masquerate im  Florenz  des  Lorenzo  de’  Medici  siehe  Dempsey  1999,  zur  Del-Lama-

Anbetung insbesondere 21.↩

Neumeyer 1964, 47.↩

Pope-Hennessy 1966, 30.↩

Ebd.↩

Ebd., 32.↩

Ebd., 30–32.↩

Alazard 1968, 33 (Anm. 3).↩

Hatfield 1976, 31f, 100.↩

Ebd., 31.↩

Ebd.,  100:  „This  figure’s  body  is,  with  its  forward  thrust,  the  only  in  the  painting  which  illusionistically

challenges its imaginary surface“.↩

Vasari/Lorini/Dombrowski 2010, 28.↩

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9. 

10. 

11. 

12. 

13. 

14. 

15. 

16. 

17. 

18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

23. 

24. 

25. 

26. 

27. 

28. 

29. 

30. 



Hatfield 1976, 100.↩

Hatfield 1976, 75 (Anm. 27), 87, 100.↩

Sleptzoff 1978, 114.↩

Ebd.↩

Ebd., 131.↩

Baldini 1984, 16.↩

Ebd., 22–25.↩

Bonafoux 1985, 25.↩

Lightbown 1989, 69.↩

Caneva 1990, 54.↩

Caneva 1990, 17f.↩

Duwe 1992, 169, 172.↩

Schweikhart 1993, 16.↩

Asemissen/Schweikhart 1994, 75 (Anm. 22).↩

Marin 1995, 209; der vollständige Satz lautet: „In capturing his face and gaze, in accompanying his figure

with the symbolic bird, Botticelli's representation of himself strains towards a twofold immortality, that of his

work and that of the painter, its creator“.↩

Arasse 1996, 280.↩

Woods-Marsden 1998, 48.↩

Woods-Marsden 1998, 48.↩

Ebd., 48–50; mit Hatfield identifiziert Woods-Marsden diese Person mit Schwert als Giuliano de' Medici.↩

Ames-Lewis 2000, 231.↩

Santi 2001, 100, 107.↩

Schmid 2002, 117.↩

Paolucci 2004, 72.↩

Zöllner 2005, 49f.↩

Sandro Botticelli (?), Selbstbildnis (?), 1470er Jahre, Lille, Palais des Beaux-Arts (Angabe der Daten zur Grafik

nach Körner 2006, 11). Die Ähnlichkeit des möglichen Selbstbildnisses in der  Del-Lama-Anbetung zu einer

Silberstiftzeichnung im Musée Wicar (Nr. 80) in Lille fiel bereits Ulmann auf. Er dürfte dieselbe Grafik meinen

wie Körner, sieht als Urheber jedoch nicht Botticelli, sondern einen Künstler aus dem Umkreis Filippino Lippis

(Ulmann 1890, 59).↩

Körner 2006, 11.↩

Rejaie 2006, 150–162, 228.↩

Cumming 2009, 24–26.↩

Schumacher 2009, 15.↩

Schumacher 2009, 15.↩

Ebd., 16.↩

31. 

32. 

33. 

34. 

35. 

36. 

37. 

38. 

39. 

40. 

41. 

42. 

43. 

44. 

45. 

46. 

47. 

48. 

49. 

50. 

51. 

52. 

53. 

54. 

55. 

56. 

57. 

58. 

59. 

60. 

61. 



Ebd., 28.↩

Rehm 2009, 57.↩

Ebd., 57f.↩

Dombrowski 2010b.↩

Dombrowski 2010c.↩

Vasari/Lorini/Dombrowski 2010.↩

Dombrowski 2010a.↩

Dombrowski [ca. 2005].↩

Freundliche Mitteilung Damian Dombrowskis in einem E-Mail, 15.02.2021.↩

Dombrowski 2013.↩

Dombrowski 2010a, 31.↩

Dombrowski 2010c, 17.↩

Dombrowski 2013, 69.↩

Ebd., 86.↩

Dombrowski 2013, 73f.↩

Vasari/Lorini/Dombrowski 2010, 103 (Anm. 31).↩

Dombrowski 2013, 84.↩

Bzw. auch bereits im Manuskript von ca. 2005, das aber unpubliziert blieb.↩

Dombrowski 2013, passim.↩

Vasari/Lorini/Dombrowski  2010,  28;  bzw. im Originalton:  „far conoscere la perfezione del  suo magisterio“

(Vasari (hg. von Milanesi 1878), 316).↩

Dombrowski 2010b, 309 schreibt außerdem, die Figur des hl. Eligius in der Pala di San Marco (um 1490–93,

Florenz, Uffizien), könnte aufgrund ihrer Vermittlungsfunktion für das Bild und ihrer Eigenschaft als Patron

der Goldschmiede (Botticelli machte möglicherweise zunächst eine Goldschmiede-Lehre) wie das Selbstbildnis

in der Del-Lama-Anbetung einen „Verweis auf die vermittelnde Macht der Malerei“ darstellen.↩

Hille 2015, 267, 271.↩

Schumacher 2018a, 20.↩

Schumacher 2018b, 250.↩

Bildnis 2

62. 

63. 

64. 

65. 

66. 

67. 

68. 

69. 

70. 

71. 

72. 

73. 

74. 

75. 

76. 

77. 

78. 

79. 

80. 

81. 

82. 

83. 

84. 

85. 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_selbst-02.jpg


Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: Zenodot Verlagsgesellschaft mbH
Quelle: Yorck Project (2002)
Lizenz: GNU Free Documentation Licence
Bildbearbeitung: Detail extrahiert; Bild aufgehellt

Lokalisierung im Objekt:
ca. dritte Figur von links bzw. erste Figur von links in der hinteren
Figurenreihe

Ausführung Körper: Schulterstück

Ausführung Kopf: Dreiviertelporträt

Ikonografischer Kontext: Assistenzfigur im Zug der Könige

Blick/Mimik: direkter Blick aus dem Bild

Körperhaltung:
stehend annähernd parallel zur Bildoberfläche nach rechts
(Bildmitte) ausgerichtet, etwas nach außen gedreht; Kopf leicht
zurückgeworfen und zum Betrachter gedreht (Schulterblick)

Interaktion/Raum-,
Bildraumbeziehung/
Alleinstellungsmerkmal:

die Figur befindet sich am linken Rand der hier dicht gedrängten
Figurengruppe um die Hl. Familie; direkt links von ihr ist ein
Bruch in der Raumkontinuität, sodass unmittelbar neben ihrem
Kopf (Hirten?-)Figuren zu sehen sind, deren Größe in etwa der
Länge des Gesichts der Figur entspricht; die Figur blickt als
einzige in der linken Bildhälfte aus dem Bild; sie tritt mittels Blick
in Interaktion mit dem Betrachter

Zugeordnete
Bildprotagonisten:

möglicherweise Teil des Gefolges des ältesten Königs

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_selbst-02.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/botticelli_Del-Lama-Anbetung_selbst-02.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Botticelli_-_Adoration_of_the_Magi_(Zanobi_Altar)_-_Uffizi.jpg&amp;oldid=520713317


Forschungsergebnis: Botticelli, Sandro

Künstler des Bildnisses: Botticelli, Sandro

Status: Einzelmeinung

Status Anmerkungen:
Der erstidentifizierende Autor (Hatfield) stuft den Vorschlag selbst
als sehr unwahrscheinlich ein und macht nur der Vollständigkeit
halber auf die Möglichkeit aufmerksam.

Andere
Identifikationsvorschläge:

Stifter Guaspare Del Lama von Horne (widerlegt); Familienmitglied
Guaspare del Lamas

Horne schlägt vor, dass es sich bei der Figur um den Stifter Guaspare Del Lama handelt.1

Diese Identifizierung gilt seit Bekanntwerden des Geburtsjahres des Stifters als widerlegt.

Körner gibt an, es könne sich um ein Familienmitglied Guaspare del Lamas handeln.2

Hatfield erwähnt im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit dem möglichen Selbstbildnis

in  Gelb  am  rechten  Bildrand,  dass  es  theoretisch  möglich  –  wenngleich  sehr

unwahrscheinlich – wäre, dass Botticelli sich stattdessen in der dunkelhaarigen Figur links,

die ebenfalls aus dem Bild blickt, porträtiert hat.3 In dieser Figur wurde teils das Porträt

des Stifters vermutet,4 da aber seit Mesnil das Geburtsjahr del Lamas (um 1411) bekannt

ist,5 wird dieser überwiegend in der älteren Person rechts gesehen, deren Zeigegestus im

Übrigen  unterschiedlich  interpretiert  wird  (etwa  als  auf  sich  selbst6 bzw.  auf  seinen

Nachbarn,7 den  Betrachter,8 oder  gar  auf  das  vermutete  Selbstbildnis  in  der  rechten

Randfigur9 verweisend). Hatfields Vorschlag scheint in der Forschung in der Folge nicht

aufgegriffen worden zu sein; andere Identifizierungsvorschläge für diese Figur liegen vor,

teils werden sie schon von Hatfield erwähnt, Konsens besteht jedoch keiner.10

An  dieser  Stelle  soll  versucht  werden,  Licht  in  eine  offenbar  etwas  missverständliche

Passage bei Horne zu bringen. Wie eben erwähnt schreibt Horne, die links aus dem Bild

blickende  Figur  könnte  der  Stifter  sein.11 Auf  derselben  Seite  verleiht  er  seiner

Überzeugung Ausdruck, dass in der darunter befindlichen Dreiergruppe keine Porträts zu

sehen sind,  und widerspricht  damit  Ulmann (der  hier  Lorenzo il  Magnifico und Angelo

Poliziano vorschlägt; im dritten Mann mit Reisehut sieht Ulmann einen Unbekannten, der

bei  Botticelli  aber  mehr  als  einmal  auftauche12).  Dies  wird  von  Bode  und  Sleptzoff

folgendermaßen  rezipiert:13 Bode  gibt  an,  Horne  sehe  den  Stifter  im  Mann  mit  dem

Schwert ganz links14 und Sleptzoff schreibt, Horne sehe in diesem Mann mit Schwert das

Selbstbildnis  des  Künstlers.15 Da  diese  Erwähnung  eines  Selbstbildnisses

höchstwahrscheinlich auf einer irrtümlichen Auslegung beruht, wurde ihr hier nicht weiter

nachgegangen.

Verweise

Typ
Autor/
in

Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Erstzuschreibung Hatfield 1976 Hatfield 1976 –
Botticelli's Uffizi
Adoration

100 (Anm.
112)

- 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/botticelli-sandro/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/botticelli-sandro/


Horne 1908, 42.↩

Körner 2006, 64.↩

Hatfield 1976, 100 (Anm. 112).↩

Horne 1908, 42.↩

Mesnil 1903, 94 zit. n. Hatfield 1976, 98.↩

Mesnil 1938, 46.↩

Lightbown 1989, 66.↩

Deimling 2005, 22.↩

Paolucci 2004, 72.↩

Körner 2006, 64 meint etwa, es könne sich aufgrund der Ähnlichkeit um ein Familienmitglied des Stifters

handeln.↩

Horne 1908, 42.↩

Ulmann 1893, 60.↩

Bode verzeichnet in seiner Bibliografie eine Ausgabe von Hornes Monografie aus dem Jahr 1906, diese scheint

jedoch  erst  1908  erstmals  erschienen  zu  sein.  Eine  Ausgabe  von  1906  konnte  im Zuge  der  Recherchen

jedenfalls  weder gefunden noch eingesehen werden.  Auf eine konkrete Seitenzahl  bezieht er sich ebenso

wenig wie Sleptzoff, die die bekannte Ausgabe Hornes von 1908 zitiert. Dass Horne sich an anderer Stelle im

Sinne  Bodes  bzw.  Sleptzoffs  geäußert  hat,  kann  nicht  ausgeschlossen  werden,  scheint  aber

unwahrscheinlich.↩

Bode 1921, 54.↩

Sleptzoff 1978, 131 (Anm. 115).↩

Vermittlerfigur und Projektionsfläche: Der stolze Unbekannte in Gelb

Botticellis  Anbetung  der  Könige in  den  Uffizien1 –  zur  Unterscheidung  von  anderen

Königsanbetungen des Malers häufig  Del-Lama-Anbetung genannt –  wurde vom Bankier

Guaspare del Lama ca. 1475 für seine Kapelle in Sta. Maria Novella in Florenz in Auftrag

gegeben. Seit Vasari gilt als gesichert, dass Botticelli Porträts von Angehörigen der Familie

Medici in die Darstellung integrierte (s. o.). Tatsächlich dürfte der Stifter mit der Einfügung

von Medici-Porträts eine Hommage an diese Familie intendiert haben, woraus sich die Wahl

des Künstlers und des Themas erklären ließe, denn Botticelli galt zur Entstehungszeit als

bevorzugter  Maler  der  Medici  und  diese  wiederum  waren  eng  verbunden  mit  dem

Florentiner Drei-Königs-Kult. Ein weiterer Anreiz dürfte die Namensgleichheit des Stifters

mit einem der Könige (Guaspare – Caspar) gewesen sein.2

Den – ohne jeden Zweifel vorgetragenen – ersten Hinweis auf das mögliche Selbstbildnis

Botticellis in der Del-Lama-Anbetung lieferte wie erwähnt Ulmann 1893.3 Der Autor stellte

weitere  Selbstbildnisse  (im  Londoner  Tondo sowie  in  den  Versuchungen  Christi)  zur

Diskussion,  der  weitaus  prominenteste  Vorschlag  blieb  jedoch  der  hier  diskutierte.

„Botticellis“ Antlitz ziert bis heute Ausstellungskataloge und die Forschung tendiert dazu,

Ulmann zuzustimmen, wenngleich häufig auf den ungesicherten Status verwiesen wird. Aus

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9. 

10. 

11. 

12. 

13. 

14. 

15. 

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/botticelli-sandro-anbetung-der-konige-tondo-um-1470-bis-1475-london-the-national-gallery/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/botticelli-sandro-versuchungen-christi-1481-bis-1482-vatikanstadt-cappella-sistina/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/botticelli-sandro-versuchungen-christi-1481-bis-1482-vatikanstadt-cappella-sistina/


streng wissenschaftlicher Perspektive kann nur jenen Recht gegeben werden, die sich auf

ein „non liquet“ zurückziehen, denn so viel auch für ein Selbstbildnis sprechen mag, so

ungewiss präsentiert sich eben die Gesamtsituation.

Wie schwer es fällt, die wissenschaftliche Bodenhaftung nicht zu verlieren, wird etwa durch

die teils konträren Sichtweisen auf Botticellis Ausformulierung des Männerkopfes deutlich:

Während  die  einen  ein  Vordringen  hinter  die  Maske  zum  Kern  der  Persönlichkeit

wahrnehmen,4 wird  für  andere  gerade  eine  (idealisierte)  Maske  dargestellt  (s.  o.).5

Mehrfach wird in der Literatur auf Botticellis Neigung zu Typen in Porträtdarstellungen

(etwa im Unterschied zu  Domenico Ghirlandaio) hingewiesen und Hatfield stellt gar fest:

„Strictly speaking, there are no likenesses in Botticelli’s painting. There are only types.“6

Darin könnte auch ein Grund dafür gesehen werden, dass weder der Vergleich mit dem von

Vasari  verwendeten  Bildnis  Botticellis  aus  der  Brancacci-Kapelle  noch  mit  anderen

vorgeschlagenen  Selbstbildnissen  des  Malers  eine  Entscheidung  für  oder  gegen  eine

Einfügung Botticellis in die  Del-Lama-Anbetung erlaubt. Abseits des heikel erscheinenden

Vergleichs der Physiognomien fällt auf, dass die fraglichen Figuren sich in ihrer Haarfarbe

unterscheiden,  wobei  das  Spektrum  von  rötlich-blond  bis  dunkelbraun  reicht.  Dieses

Problem tritt etwa auch bei den Selbstbildnissen Luca Signorellis auf. Dass die Haarfarbe in

poetischen Kontexten anders als in der Wirklichkeit beschrieben werden konnte, erwähnt

Hatfield, der darauf hinweist, dass Angelo Poliziano den dunkelhaarigen Giuliano de’ Medici

in seinen  Stanze „in accordance with romantic convention“7 als blond beschreibt. Immer

wieder betont wird in der Literatur auch das offenkundige Bestreben Botticellis, bei der

Figur  am rechten  Rand  der  Del-Lama-Anbetung die  Farben  zu  harmonisieren.8 Dunkle

Haare  hätten  das  Konzept  sicherlich  gestört  –  wobei  natürlich  auch  die  Frage  gestellt

werden  kann,  weswegen  Botticelli  die  real  existierende  Haarfarbe  der  im  Bild  frei

wählbaren Farbe der Kleidung angepasst haben sollte.9

Durch  die  farbliche  Einheitlichkeit,  die  feine  Abstimmung  verschiedener  Töne  von

Ockergelb  in  dieser  Randfigur,  erreicht  Botticelli  einen  ambivalenten  Eindruck  –  das

monochrome  Understatement  lässt  die  Figur  monumental  erscheinen  und  fängt  in

Kombination mit dem stolzen Blick die Aufmerksamkeit des Betrachters ein. Diesen lenkt

sie anschließend durch ihre Haltung in Richtung Bildgeschehen um. Als unbestritten kann

daher die Funktion der Figur als Vermittlerin zwischen Betrachter und Bild, zwischen Welt

(die Landschaft rechts) und Erzählung gelten. Baldini fiel diese Verbindung der Figur mit

der  Landschaft  nach  der  Restaurierung  auf,  durch  die  ein  Teil  des  Bildrandes  wieder

sichtbar wurde.10 Sehr gut  in  diesen Zusammenhang passt  auch eine Beobachtung von

Zöllner: Er macht darauf aufmerksam, dass der Pfau beispielsweise bei Hrabanus Maurus

„als Symbol für die durch Christus angelockten heidnischen Völker“11 galt – dies entspreche

genau der Aussage von Anbetungen, „denn die drei Könige als Gesandte heidnischer Völker

kamen von weither angereist, um dem neugeborenen Herrscher zu huldigen“. 12

Besonderes Augenmerk ist bei möglichen integrierten Selbstbildnissen auf die Gestik zu

legen.  Botticellis  Figur  hält  ihre  Hände  aber  –  wie  Dombrowski13 erstmals  ausführlich

diskutierte  –  geradezu auffällig  verborgen.  Seine These wurde bereits  dargelegt  (s.  o.);

Körner  liefert  in  seiner  Diskussion  von  Botticellis  Porträt  eines  jungen  Mannes in  der

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/ghirlandaio-domenico/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/signorelli-luca/


National  Gallery  in  London (um 1480–85)  einen Hinweis  auf  einen  möglichen weiteren

Deutungsansatz zum Verbergen der Hände. Ihn beeindruckt „Botticellis ‚vordergründige‘

Porträtkunst“14 –  der  Maler  habe  hier  eine  „geradezu  unausweichliche  Nähe  zum

Bildadressaten“15 hergestellt  und  konnte  deshalb  „auf  die  appellative  Gestensprache“16

verzichten.

Sollte es sich bei der Randfigur um ein Selbstbildnis Botticellis handeln, so ist auch die

Singularität  im  Oeuvre  des  Malers  bemerkenswert.  Alle  übrigen  Selbstbildnisse  sind

deutlich umstrittener als jenes in der  Del-Lama-Anbetung – aber der Maler scheint sich

auch nie wieder so prominent und selbstbewusst in Szene gesetzt zu haben, wie er dies hier

tut. Hat sich bei keinem weiteren Auftrag die Gelegenheit dazu geboten? Oder „genügte“

dieses eine, an einem prominenten Ort in Florenz aufgestellte, gewissermaßen?

Verweise

Standardwerk zur Lama-Anbetung ist nach wie vor die umfassende Studie: Hatfield 1976.↩

Ciseri 1992, 44.↩

Ulmann 1893, 59.↩

Etwa Pope-Hennessy 1966, 30, 32.↩

Gasser 1961, 39.↩

Hatfield 1976, 83.↩

Ebd., 78.↩

Etwa Dombrowski 2013, 78; Mesnil 1938, 39f (Anm. 34).↩

An dieser Stelle soll die Aufmerksamkeit auch auf die Ausführung der Schuhe bzw. des sichtbaren Teils der

Beine des möglichen Selbstbildnisses gelenkt werden: Beides bricht ein wenig aus dem Ocker-Schema aus

und ist farblich nahezu ident mit dem Boden, sodass die Figur wie darin verwurzelt wirkt. Bisher konnten

keine Restaurierungsberichte eingesehen werden, weswegen die Frage, ob in diesem Bildbereich etwa ein

bewusstes  Nonfinito  vorliegen  könnte  oder  ob  die  Malschicht  beschädigt  wurde,  hier  nicht  beantwortet

werden kann. Laut  http://www.polomuseale.firenze.it/inv1890/scheda.asp?position=1&ninv=882 (eingesehen

am 30.03.2021) wurde das Gemälde 1958, 1981 und 1992 restauriert.↩

Baldini 1984, 16–17, 22, 24–25.↩

Zöllner 2005, 38.↩

Ebd.↩

Dombrowski [ca. 2005].↩

Körner 2006, 96.↩

Ebd.↩

Ebd.↩

Literatur

Alazard, Jean: The Florentine Portrait, New York 1968. 

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9. 

10. 

11. 

12. 

13. 

14. 

15. 

16. 

http://www.polomuseale.firenze.it/inv1890/scheda.asp?position=1&ninv=882


Ames-Lewis, Francis: The Intellectual Life of the Early Renaissance Artist, New Haven, Yale
2000. 
Arasse, Daniel: Le détail. Pour une histoire rapprocchée de la peinture (Champs, 624), Paris
1996. 
Asemissen, Hermann Ulrich/Schweikhart, Gunter: Malerei als Thema der Malerei (Acta
humaniora), Berlin 1994. 
Baldini, Umberto: La Primavera del Botticelli. Storia di un quadro e di un restauro, Mailand
1984. 
Benkard, Ernst: Das Selbstbildnis vom 15. bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts, Berlin
1927. 
Bode, Wilhelm: Botticelli. Des Meisters Werke in 155 Abbildungen (Klassiker der Kunst in
Gesamtausgaben, 30), Stuttgart u. a. 1926. 
Bode, Wilhelm: Sandro Botticelli, Berlin 1921. 
Bonafoux, Pascal: Der Maler im Selbstbildnis, Genf 1985. 
Caneva, Caterina: Botticelli. Catalogo completo dei dipinti (I gigli dell'arte, 15), Firenze
1990. 
Ciseri, Ilaria: 17. Adorazione dei Magi. Sandro Botticelli, in: Giusti, Giovanna (Hg.):
Itinerario laurenziano (Gli Uffizi. Studi e Ricerche, 10; Ausstellungskatalog, Florenz, ),
Florenz 1992, 44–45. 
Cumming, Laura: A Face to the World. On Self-Portraits, London 2009. 
Deimling, Barbara: Sandro Botticelli. 1444/45–1510, Köln u. a. 2005. 
Dempsey, Charles: Portraits and Masks in the Art of Lorenzo de’ Medici, Botticelli, and
Politian's Stanze per la Giostra, in: Renaissance Quarterly, 52. Jg. 1999, H. 1, 1–42. 
Dombrowski, Damian [ca. 2005]: The Painter without Hands. Botticelli's Self-Portrait in the
Del-Lama-Adoration [unveröffentlicht] [ca. 2005]. 
Dombrowski, Damian: Botticelli. Ein Florentiner Maler über Gott, die Welt und sich selbst
(Salto, 171), Berlin 2010. 
Dombrowski, Damian: Die religiösen Gemälde Sandro Botticellis. Malerei als pia
philosophia (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, Max-
Planck-Institut, 4. F., 7), Berlin 2010. 
Dombrowski, Damian: Einleitung zum Leben des Sandro Botticelli, in: Nova, Alessandro
(Hg.): Das Leben des Sandro Botticelli, Filippino Lippi, Cosimo Rosselli und Alesso
Baldovinetti. Neu übersetzt und kommentiert, Berlin 2010, 9–17. 
Dombrowski, Damian: Imagination und Invention in der Malerei Botticellis. Kategorien des
Kreativen in der Florentiner Renaissance, in: Schick, Johannes F. M./Ziegler, Robert Hugo
(Hg.): Die innere Logik der Kreativität, Würzburg 2013, 69–99. 
Duwe, Gert: Die Anbetung der Heiligen Drei Könige in der italienischen Kunst des Trecento
und Quattrocento, Frankfurt am Main u. a. 1992. 
Gasser, Manuel: Das Selbstbildnis. Gemälde großer Meister, Zürich 1961. 
Gebhart, Émile: Sandro Botticelli, Paris 1907. 
Hatfield, Rab: Botticelli's Uffizi „Adoration“. A Study in Pictorial Content (Princeton Essays
on the Arts, 2), Princeton 1976. 
Hille, Christiane: Training the Eye. The Advent of the Beholder Into Sandro Botticelli's
Adorazioni, in: Fricke, Beate/Krass, Urte (Hg.): The Public in the Picture. Involving the
Beholder in Antique, Islamic, Byzantine and Western Medieval and Renaissance Art (Bilder-
Diskurs), Zurich 2015, 267–285. 
Horne, Herbert Percy: Alessandro Filipepi commonly Called Sandro Botticelli. Painter of
Florence, London 1908. 
Konody, Paul G.: An Unknown Portrait of Botticelli, in: The Connoisseur. An Illustrated
Magazine For Collectors, XX 1908, 45-50. 
Körner, Hans: Botticelli, Köln 2006. 
Lightbown, Ronald W.: Sandro Botticelli. Leben und Werk, München (2. Aufl.) 1989. 



Marin, Louis: Topic and Figures of Enunciation: It is Myself that I Paint, in: Melville,
Stephen W./Readings, Bill (Hg.): Vision and Textuality, Durham 1995, 195–214. 
Marle, Raimond van: The Renaissance Painters of Florence. The Third Generation. Part I
(The Development of the Italian Schools of Painting, 12), Den Haag 1931. 
Mesnil, Jacques: Botticelli (Les Maîtres du Moyen Ages et de la Renaissance, 9), Paris 1938.
Mesnil, Jacques: Quelques documents sur Botticelli, in: Miscellanea d'arte. Rivista mensile
di Storia dell'Arte medievale e moderna, 1. Jg. 1903, 80–98. 
Neumeyer, Alfred: Der Blick aus dem Bilde, Berlin 1964. 
Paolucci, Antonio: Botticelli and the Medici: A Privileged Relationship, in: Arasse, Daniel/De
Vecchi, Pierluigi/Nelson, Jonathan Katz (Hg.): Botticelli and Filippino. Passion and Grace in
Fifteenth-century Florentine Painting (Ausstellungskatalog, Paris, 01.10.2003–22.02.2004),
Mailand 2004, 69–76. 
Pope-Hennessy, John Wyndham: The Portrait in the Renaissance. The A. W. Mellon Lectures
in the Fine Arts, 1963 (The A. W. Mellon Lectures in the Fine Arts, 12), London 1966. 
Rehm, Ulrich: Botticelli – der Maler und die Medici. Eine Biographie, Stuttgart 2009. 
Rejaie, Azar M.: Defining Artistic Identity in the Florentine Renaissance: Vasari, Embedded
Self-Portraits, and the Patron's Role (Dissertation, University of Pittsburgh) 2006. 
Santi, Bruno: Botticelli (The Protagonists of Italian Art), Florenz 2001. 
Schmid, J.: Et pro remedio animae et pro memoria. Bürgerliche repraesentatio in der
Cappella Tornabuoni in S. Maria Novella (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen
Institutes in Florenz: I Mandorli, 2), München u. a. 2002. 
Schumacher, Andreas: Der Maler Sandro Botticelli. Eine Einführung in sein Werk, in:
Schumacher, Andreas (Hg.): Botticelli. Bildnis, Mythos, Andacht (Ausstellungskatalog,
Frankfurt am Main, 13.11.2009–28.02.2010), Ostfildern 2009, 15–55. 
Schumacher, Andreas: Sandro Botticelli. Anbetung des Kindes durch die Heiligen Drei
Könige. Kat. 52, in: Schumacher, Andreas (Hg.): Florenz und seine Maler. Von Giotto bis
Leonardo da Vinci (Ausstellungskatalog, München, 18.10.2018–27.01.2019), München
2018, 250. 
Schumacher, Andreas: „Opera certa mirabilissima“. Bemerkungen zu einem Paradebeispiel
der Florentiner Renaissancemalerei. Eine Einführung, in: Schumacher, Andreas (Hg.):
Florenz und seine Maler. Von Giotto bis Leonardo da Vinci (Ausstellungskatalog, München,
18.10.2018–27.01.2019), München 2018, 17–23. 
Schweikhart, Gunter: Das Selbstbildnis im 15. Jahrhundert, in: Poeschke, Joachim/Ames-
Lewis, Francis (Hg.): Italienische Frührenaissance und nordeuropäisches Spätmittelalter.
Kunst der frühen Neuzeit im europäischen Zusammenhang (Italienische Frührenaissance
und nordeuropäisches Mittelalter), München 1993, 11–40. 
Sleptzoff, Lolah M.: Men or Supermen? The Italian Portrait in the Fifteenth Century,
Jerusalem 1978. 
Steinmann, Ernst (1897): Botticelli (Künstler-Monographien, 24), Bielefeld u. a. (2. Aufl.)
1903. 
Steinmann, Ernst: Die Sixtinische Kapelle. 1: Bau und Schmuck der Kapelle unter Sixtus IV.,
München 1901. 
Ulmann, Hermann: Fra Filippo und Fra Diamante als Lehrer Sandro Botticellis
(Dissertation), Breslau 1890. 
Ulmann, Hermann: Sandro Botticelli, München 1893. 
Vasari, Giorgio/Lorini, Victoria/Dombrowski, Damian: Giorgio Vasari. Das Leben des
Florentiner Malers Sandro Botticelli. Vita die Sandro Botticelli. Pittor Fiorentino (1568), in:
Nova, Alessandro (Hg.): Das Leben des Sandro Botticelli, Filippino Lippi, Cosimo Rosselli
und Alesso Baldovinetti. Neu übersetzt und kommentiert, Berlin 2010, 19–34, 87–135. 
Vasari, Giorgio: Le vite de' più eccellenti pittori, scultori ed architettori. Tomo III (Le opere
di Giorgio Vasari, 3), hg. von Gaetano Milanesi, Florenz 1878. 



Woods-Marsden, Joanna: Renaissance Self-Portraiture. The Visual Construction of Identity
and the Social Status of the Artist, New Haven u. a. 1998. 
Yashiro, Yukio: Sandro Botticelli and the Florentine Renaissance, London u. a. 1925. 
Zöllner, Frank: Sandro Botticelli, München 2005. 

Zitiervorschlag:

Gstir,  Verena:  Anbetung  der  Könige  (Katalogeintrag),  in:  Metapictor,  http://explore-
research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/botticelli-sandro-anbetung-der-konige-
del-lama-anbetung-um-1475-florenz-galleria-degli-uffizi/pdf/ (06.02.2026). 

Integrierte Selbstbildnisse in der Malerei des 15. Jahrhunderts

Eine systematische Erfassung (FWF-Einzelprojekt P 33552)

Universität Innsbruck – Institut für Kunstgeschichte

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/botticelli-sandro-anbetung-der-konige-del-lama-anbetung-um-1475-florenz-galleria-degli-uffizi/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/botticelli-sandro-anbetung-der-konige-del-lama-anbetung-um-1475-florenz-galleria-degli-uffizi/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/botticelli-sandro-anbetung-der-konige-del-lama-anbetung-um-1475-florenz-galleria-degli-uffizi/pdf/

	Anbetung der Könige (Lama-Anbetung)
	Botticelli, Sandro
	Inhaltsverzeichnis
	Objekt
	Bildnis 1
	Forschungsergebnis: Botticelli, Sandro

	Bildnis 2
	Forschungsergebnis: Botticelli, Sandro

	Vermittlerfigur und Projektionsfläche: Der stolze Unbekannte in Gelb
	Literatur
	Zitiervorschlag:



