
Arnolfini-Doppelbildnis

Eyck, Jan van 

1434 

Vereinigtes Königreich; London; National Gallery

Inhaltsverzeichnis

Objekt: Arnolfini-Doppelbildnis

Bildnis 1

→ Eyck, Jan van 

Bildnis 2

→ Eyck, Jan van 

Diskussion: Johannes de eyck fuit hic 

Literaturverzeichnis 

Künstler: Eyck, Jan van 

Objekt

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_objekt.jpg


Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: Gennadii Saus Segura
Quelle: Gennadii Saus i Segura
Lizenz: PD

Alternativtitel Deutsch: Arnolfini-Bildnis; Arnolfini-Hochzeit; Arnolfini-Verlöbnis

Titel in Originalsprache:
Het portret van Giovanni Arnolfini en zijn vrouw; Het portret van
Arnolfini

Titel in Englisch:
The Arnolfini-Portrait; The marriage of Giovanni (?) Arnolfini and
Giovanna Cenami (?); Portrait of Giovanni (?) Arnolfini and his Wife

Datierung: 1434 

Ursprungsregion: altniederländischer Raum

Lokalisierung: Vereinigtes Königreich; London; National Gallery

Lokalisierung (Detail): Inventarnummer: 186

Medium: Tafelbild

Material: Öl

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_objekt.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_objekt.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Arnolfini_portrait_(1434).jpg


Bildträger: Holz (Eiche)

Maße: Höhe: 81,8 cm; Breite: 59,7 cm 

Maße Anmerkungen:
die Maße entsprechen der bemalten Oberfläche, Größe der Tafel
gesamt: 84,5 x 62,5 cm; ursprünglicher Rahmen verloren

Iconclass: 42D – betrothal and marriage

Signatur Wortlaut: Johannes de eyck fuit hic

Datierung Wortlaut: 1434

Signatur/Datierung
Position:

signiert, datiert: oberhalb des Spiegels auf der rückwärtigen Wand

Auftraggeber/Stifter: unbekannt

Provenienz:

Don Diego de Guevara (erster dokumentierter Besitzer); Margarete
von Österreich (Inventareinträge 17.7.1516, 9.7.1523, 17.4.1524);
nach einer bewegten Geschichte und mehreren Besitzern im Juni
1842 Ankauf durch die National Gallery London von Major James
Hay

Zugänglichkeit zum
Entstehungszeitpunkt:

unbekannt

Zur Provenienz.1

Verweise

Zur detaillierten Provenienz vgl. Campbell 1998, 174–178.↩

Bildnis 1

1. 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_selbst-1.jpg


Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: Gennadii Saus Segura
Quelle: Gennadii Saus i Segura
Lizenz: PD
Bildbearbeitung: Detail extrahiert; aufgehellt

Lokalisierung im Objekt: zweite Figur von links im Spiegel im Hintergrund

Ausführung Körper: Ganzfigur stehend

Ausführung Kopf: Frontalansicht

Blick/Mimik: Blick nicht erkennbar

Gesten:
rechter Arm (im Bild linker) angewinkelt; linker Arm (im Bild
rechter) vor den Körper geführt

Körperhaltung: aufrecht; leicht nach links gedreht; evtl. Schulterblick (?)

Interaktion/Raum-,
Bildraumbeziehung/
Alleinstellungsmerkmal:

im Spiegel; als Spiegelung auf einen bildexternen Raum
verweisend; durch einen Türrahmen in eine Stube schreitend
(die Szene gibt den vordergründig gemalten Bildraum wieder);
steht dem Paar gegenüber, das im Spiegel als reflektierte
Rückenfiguren erscheint

Formale Besonderheiten: Spiegelung

Kleidung: Chaperon

Zugeordnete Bildprotagonisten: alle Figuren im Gemälde

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_selbst-1.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_selbst-1.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Arnolfini_portrait_(1434).jpg


Forschungsergebnis: Eyck, Jan van

Künstler des
Bildnisses:

Eyck, Jan van

Status: kontrovers diskutiert

Status
Anmerkungen:

In den Analysen wird konkret auf die eine oder ander Figur im Spiegel Bezug
genommen, teils bleibt aber auch offen, welche Figur gemeint ist. Im
Forschungsstand sind die Stellungnahmen zusammengefasst.

Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Erstzuschreibung Voll 1906 Voll 1906 – Die
altniederländische
Malerei von Jan

29f Details

Voll thematisiert die
gespiegelten
Figuren, ohne sie
konkret zu
identifizieren.

Bejahend Weale 1908 Weale 1908 –
Hubert and John
van Eyck

72 - 

Bejahend Friedländer 1924 Friedländer 1924
– Die van Eyck

57 - 

Skeptisch/
verneinend 

Benkard 1927 Benkard 1927 –
Das Selbstbildnis
vom 15

XII - 

Bejahend Goldscheider 1936 Goldscheider 1936
– Fünfhundert
Selbstportraits

15 Details

vorsichtig
zustimmend

Bejahend Hartlaub 1951 Hartlaub 1951 –
Zauber des
Spiegels

98 - 

Bejahend Davies 1954 Davies 1954 – The
National Gallery
London

118–
120,
123

- 

Bejahend Hager 1955 Hager 1955 – Ein
Spiegelmotiv bei
Jan van

45,
48f

- 

Bejahend Hall 1963 Hall 1963 –
Portretten van
Nederlandse
beeldende
kunstenaars

96 - 

Bejahend Neumeyer 1964 Neumeyer 1964 –
Der Blick aus dem
Bilde

18 - 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/eyck-jan-van/


Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Bejahend Snyder 1967 Snyder 1967 – Jan
van Eyck

169 - 

Bejahend Vilain 1970 Vilain 1970 –
L’autoportrait
caché dans la
peinture

53f - 

Bejahend Chastel 1971 Chastel 1971 – Art
et Civilisation

539 - 

Bejahend Panofsky 1971 Panofsky 1971 –
Early
Netherlandish
Painting

203 - 

Bejahend Dhanens 1980 Dhanens 1980 –
Hubert und Jan
Van Eyck

203f,
226

- 

Bejahend Białostocki 1980 Białostocki 1980 –
Begegnung mit
dem Ich

29f,
34f

- 

Bejahend Schickel 1982 Schickel 1982 –
Narziß oder die
Erfindung

25 - 

Bejahend Meyer zu
Eissen

1982 Meyer zu Eissen
1982 – Spiegel
und Raum am
Beispiel

28–
30,
31
(Anm.
11)

- 

Bejahend Baumann 1986 Bauman 1986 –
Early Flemish
Portraits 1425–
1525

22 - 

Bejahend Georgel 1987 Georgel 1987 –
Artisans, savants

125–
127

- 

Bejahend Białostocki 1988 Białostocki 1988 –
The Message of
Images

94 - 

Bejahend Jansen 1988 Jansen 1988 –
Similitudo

102f - 

Bejahend Pächt 1989 Pächt 1989 – Van
Eyck

27f,
106f

- 

Bejahend Seidel 1989 Seidel 1989 – Jan
van Eyck's
Arnolfini Portrait

81f - 

Bejahend Ridderbos 1991 96 - 



Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Ridderbos 1991 –
De melancholie
van de kunstenaar

Bejahend Šebková-
Thaller

1991 Šebková-Thaller
1991 – Jan van
Eycks
Selbstzeugnisse

1–6,
bes. 4

- 

Bejahend King 1991 King 1991 –
Representations of
Artists

230f,
bes.
231

- 

Skeptisch/
verneinend 

The National
Gallery
London

1991 The National
Gallery London
(Hg.) 1991 –
Giotto to Dürer

260 - 

Bejahend Šebková-
Thaller

1992 Šebková-Thaller
1992 – Sünde und
Versöhnung in Jan

55f - 

Bejahend Stoichiţă 1992 Stoichiţă 1992 –
Nomi in cornice

295 - 

Bejahend Preimesberger 1993 Preimesberger
13./14.11.1993 –
Der zweite Phidias

67 - 

Bejahend Castelnuovo 1993 Castelnuovo 1993
– Das
künstlerische
Portrait

62 - 

Bejahend Schweikhart 1993 Schweikhart 1993
– Das Selbstbildnis
im 15

16 - 

Skeptisch/
verneinend 

Carroll 1993 Carroll 1993 – In
the Name of God

99 - 

Bejahend Asemissen/
Schweikhart

1994 Asemissen,
Schweikhart 1994
– Malerei als
Thema der
Malerei

70–74 - 

Skeptisch/
verneinend 

Belting 1994 Belting 1994 –
Spiegel der Welt

135–
147,
bes.
135,
141,
143

- 

Skeptisch/
verneinend 

Belting 1994 Belting 1994 – Die
Erfindung des
Gemäldes

71–74 - 



Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Bejahend Marin 1995 Marin 1995 –
Topic and Figures
of Enunciation

205,
207

- 

Bejahend Schwartz 1995 schwartz 1995 –
Beholdung and Its
Displacements

235 - 

Bejahend Kemp 1996 Kemp 1996 – Die
Räume der Maler

137f - 

Bejahend Kulenkampff 1997 Kulenkampff 1997
– Spieglein,
Spieglein an der
Wand

293 - 

Skeptisch/
verneinend 

Arasse 1997 Arasse 1997 – Le
sujet dans le
tableau

35f - 

Skeptisch/
verneinend 

Bertrand 1997 Bertrand 1997 –
Le portrait de van
Eyck

11f - 

Bejahend Ferguson
O'Meara

1998 Ferguson O'Meara
1998 – Francesco
Petrarca and the
Renaissance

247 - 

Bejahend Ainsworth 1998 Ainsworth 1998 –
Gerard David

81 - 

Bejahend Campbell 1998 Campbell 1998 –
The Fifteenth
Century
Netherlandish
Schools

189,
216

- 

Bejahend Müller
Hofstede

1998 Müller Hofstede
1998 – Der
Künstler im
Humilitas-Gestus

40–
48,
bes.
44,
46f

- 

Bejahend Marschke 1998 Marschke 1998 –
Künstlerbildnisse
und Selbstporträts

92 - 

Bejahend Alpers 1998 Alpers 1998 –
Kunst als
Beschreibung

302–
304

- 

Bejahend Wolf 1998 Wolf 1998 – Arte
superficiem illam
fontis amplecti

28 - 



Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Skeptisch/
verneinend 

Stoichiţă 1998 Stoichiţă 1998 –
Das
selbstbewusste
Bild

247 - 

Bejahend Wolf 1999 Wolf 1999 –
Jenseits des
Flusses

24,
26

- 

Bejahend Campbell 2000 Campbell 2000 –
The Arnolfini
Double Portrait

22f - 

Bejahend Panofsky 2001 Panofsky 2001 –
Die
altniederländische
Malerei

199 - 

Bejahend Uspenskij 2001 Uspenskij 2001 –
La pala d'altare di
Jan

73–
83,
bes.
77f,
82f

- 

Skeptisch/
verneinend 

Yiu 2001 Yiu 2001 – Jan van
Eyck

143,
149f,
155,
159f

- 

Skeptisch/
verneinend 

Herzner 2001 Herzner 2001 –
Yvonne Yiu

212 - 

Bejahend Wolf 2002 Wolf 2002 –
Schleier und
Spiegel

245 - 

Bejahend Beyer 2002 Beyer 2002 – Das
Porträt in der
Malerei

42f - 

Bejahend Schlie 2002 Schlie 2002 –
Bilder des Corpus
Christi

262f - 

Bejahend Calster, van 2003 Calster 2003 – Of
Beardless Painters
and Red

479,
482f

- 

Bejahend Preimesberger 2004 Preimesberger
2004 –
Selbstreflexivität

16–23 - 

Bejahend Ridderbos 2005 Ridderbos 2005 –
Objects and
Questions

66,
68

- 



Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Bejahend Colenbrander 2005 Colenbrander
2005 – In
Promises Anyone
Can Be

422 - 

Bejahend Gludovatz 2005 Gludovatz 2005 –
Der Name am
Rahmen

146,
154f,
159–
163

- 

Skeptisch/
verneinend 

Wedekind 2005 Wedekind 2005 –
Die Entdeckung
der Wirklichkeit

185f - 

Bejahend Calabrese 2006 Calabrese 2006 –
Die Geschichte
des Selbstporträts

55–57 - 

Bejahend Augath 2007 Augath 2007 – Jan
van Eycks Ars
Mystica

205f - 

Bejahend Burg 2007 Burg 2007 – Die
Signatur

396,
412f,
432f,
436–
438

- 

Skeptisch/
verneinend 

Wedekind 2007 Wedekind 2007 –
Wie in einem
Spiegel

338f - 

Bejahend Borchert 2008 Borchert 2008 –
Jan van Eyck

44 - 

Bejahend Campbell 2008 Campbell 2008 –
Jan van Eyck

182 - 

Bejahend Ebert 2008 Ebert 2008 – Über
den Tod hinaus

75 - 

Bejahend Salomon 2009 Salomon 2009 –
Geertgen tot Sint
Jans

49–
55,
bes.
50

- 

Bejahend Cumming 2009 Cumming 2009 – A
Face to the World

13–21 - 

Skeptisch/
verneinend 

Legner 2009 Legner 2009 – Der
Artifex

477 - 

Bejahend Kacunko 2010 Kacunko 2010 –
Spiegel

233–
235,
238–
240

- 



Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Skeptisch/
verneinend 

Mey 2010 Mey 2010 – The
Ghent Altarpiece
and Performative

90–
92,
bes.
91

- 

Skeptisch/
verneinend 

Gigante 2010 Gigante 2010 –
Autoportraits en
marge

100,
252f

- 

Skeptisch/
verneinend 

Damisch 2010 Damisch 2010 –
Der Ursprung der
Perspektive

434 - 

Skeptisch/
verneinend 

Yiu 2011 Yiu 2011 – Der
Maler als Zeuge

249–
254,
bes.
251
(Anm.
14)

- 

Skeptisch/
verneinend 

Scheel 2014 Scheel 2014 – Das
altniederländische
Stifterbild

bes.
324–
326,
354–
357

Details

wertneutrale
Wiedergabe des
Forschungsstandes

Bejahend Cleland 2015 Cleland 2015 –
Rogier van der
Weyden

18 - 

Bejahend Hall 2016 Hall 2016 – Das
gemalte Ich

43,
45

- 

Skeptisch/
verneinend 

Warwick 2016 Warwick 2016 –
Looking in the
Mirror

258f Details

Der Autor spricht
eine
Selbstdarstellung
nicht direkt an, gibt
aber an, dass die
Reflektion auf den
Maler bei der
Arbeit bezogen
wäre.

Skeptisch/
verneinend 

Bass 2020 Bass 2020 –
Arnolfini’s best
friend

35f,
38,
41f

- 

Bejahend Draxler 2021 Draxler 2021 – Die
Wahrheit der
niederländischen
Malerei

69f - 

Bejahend Krabichler 2024 Krabichler 2024 –
Vor aller Augen

209–
217

- 



Voll (1906) verweist auf die schemenhaften Figuren im Spiegel, die nur in undifferenzierter

Weise ausgeführt sind. Die Inschrift  interpretiert er als Bestätigung dafür,  dass Jan van

Eyck  als  Zeuge  der  Trauung  anwesend  war.1 Ohne  eine  konkrete  Identifizierung

vorzunehmen,  bemerkt  er  zudem:  „Es  wäre  uns  doch  sehr  erwünscht  sein  Bildnis  zu

sehen.”2

1908 lenkt Weale die Aufmerksamkeit auf die Spiegelung im Arnolfini-Bildnis. Im Rund des

Konvexspiegels erkennt er einen Teil des Bildraums und zudem ein Eichenportal, in dem

zwei  Figuren  stehen.  Der  blau  gekleidete  Mann sei  Jan  van  Eyck,  begleitet  von  einem

Jüngling in Scharlachrot.3

Friedländer (1924) interpretiert die beiden Figuren im Spiegel als Maler und Begleiter, die

eintreten. In Abstimmung mit der Inschrift könne dies bedeuten, dass van Eyck als Zeuge

anwesend war.4

Benkart (1927) deutet die Anwesenheit des Malers als „schattenhafte Annäherungen“. Das

erste  beglaubigte  Selbstbildnis  sieht  er  erst  in  Fra  Filippo  Lippis  Marienkrönung

verwirklicht.5

Goldscheider (1936) bemerkt, dass die als Selbstporträt vorgeschlagene Figur im Arnolfini-

Spiegel keine erkennbaren Gesichtszüge aufweise. Dennoch könne sie über die Inschrift als

Selbstbildnis beglaubigt werden, vorausgesetzt, man nehme an, dass Inschrift und Figur in

direktem Bezug zueinander stehen.6

Davies (1945) greift Thesen auf, nach denen die Hauptprotagonisten des Bildes Jan van

Eyck und seine Gattin wären und lehnt diese ab. Stattdessen folgt der Autor Panofskys

Einschätzung, dass Jan van Eyck als Maler und Zeuge signiere.7 Die gespiegelten Figuren

seien als Zeugen einer Hochzeit zu verstehen – eine dieser Figuren, so Davies, stelle den

Maler selbst dar.8

Hartlaub (1951)  hebt  den Einsatz  von Spiegeln als  raumerweiterndes Motiv  hervor,  ein

Element,  das van Eyck als  erster Künstler seit  der Antike verwendet habe.  Im Fall  des

Arnolfini-Doppelbildes habe  der  Maler  mit  seiner  Spiegelung  eine  „lebendige

Künstlersignatur“  geschaffen,  die  in  der  Funktion  von  Zeugenschaft  stehe.  Hartlaub

spekuliert über den Produktionsprozess und vermutet, dass das Paar dem Maler nach der

Feier Modell gestanden habe. Der Spiegel sei in diesem Zusammenhang ein Instrument der

„Selbstbegegnung und des schöpferischen Selbstgefühls“.9

Hager (1955) verweist auf die Doppelrolle Jan van Eycks als Maler und Trauzeuge. Die

inschriftlich identifizierte Figur im Spiegel gebe den BetrachterInnenstandpunkt vor und

fungiere als Identifikationsfigur. Die RezipientInnen erblickten sich selbst in „verwandelter

Gestalt“10 im Spiegel, in dem Bildraum und bildexterner Raum miteinander verschmelzen.11

Hall  (1963)  listet  in  seiner  Sammlung  niederländischer  Selbstporträts  verschiedene

Selbstbildnisse  Jan  van  Eycks  auf.  Dazu  zählen  das  integrierte  Bildnis  im  Flügel  der

Gerechten  Rittern des  Genter  Altars,  die  Spiegelung  im  Arnolfini-Bildnis sowie  das

autonome  Bildnis  mit  rotem  Turban.  Darüber  hinaus  erwähnt  der  Autor  eine

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/lippi-fra-filippo-marienkronung-1439-bis-1447-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-die-gerechten-ritter-um-1425-bis-1432-gent-sint-bavo-kathedrale/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-die-gerechten-ritter-um-1425-bis-1432-gent-sint-bavo-kathedrale/
http://explore-research.uibk.ac.at/ue-objekt/genter-altar-jan-van-eyck-hubert-van-eyck/
http://explore-research.uibk.ac.at/ue-objekt/genter-altar-jan-van-eyck-hubert-van-eyck/


Kohlezeichnung, auf der auch Hubert van Eyck zu sehen sein soll, sowie eine weitere kleine

Zeichnung.12

Neumeyer  (1964)  interpretiert  die  beiden Figuren im Spiegel  als  den Maler  und einen

Begleiter  in  der  Funktion  von  Trauzeugen.  Durch  die  Wirkung  des  raumerweiternden

Spiegels könnten sich die BetrachterInnen mit diesen Figuren identifizieren, wodurch die

Grenze zwischen den Welten des Bildes und des Publikums verschwimme. „Nie zuvor“, so

Neumeyer  „war  in  der  abendländischen  Kunst  die  Bedingtheit  der  Darstellung  einer

dinglichen Welt durch die Sicht des Künstlers so eindringlich vergegenwärtigt worden.“13

Van  Eyck  habe  damit  einen  Grundstein  für  die  selbstreferenzielle  Malerei  gelegt,  die

zeitnah etwa von  Robert Campin im Werl-Altar14 rezipiert wurde und ihren Höhepunkt in

Las Meninas15 finden sollte.16

Snyder (1967) stellt fest: „The world Van Eyck painted, however symbolic, was so real that

he could put himself into it.”17 Der Autor befürwortet Thesen zu Selbstdarstellungen van

Eycks in der Rolin-Madonna, im Arnolfini-Spiegel und in der Paele-Madonna.18

Vilain  (1970)  erkennt  eine  Entwicklungslinie  von  Spiegelungen  und  gespiegelten

Selbstdarstellungen  im  Werk  Jan  van  Eycks.  Er  unterscheidet  dabei  zwischen  der

Innovation  des  gemalten  Spiegels  und  den  gespiegelten  Selbstdarstellungen  in

reflektierenden Oberflächen, wie sie im Arnolfini-Bildnis erstmals in die Malerei eingeführt

wurden.  Das  gespiegelte  Bildnis  mit  der  roten  Kopfbedeckung  erfülle,  ähnlich  wie  der

geschriebene  Namenszug,  die  Funktion  einer  Signatur.  Während  gemalte  Spiegel  stark

rezipiert wurden, habe das gespiegelte Selbstporträt kaum Vorbildwirksamkeit ausgeübt.

Vilain sieht  lediglich im  Werl-Altar ein System, das als  direkte Nachfolge des  Arnolfini-

Spiegels samt Selbstdarstellung gewertet werden könne.19

Chastel  (1971)  betont  in  seinem  Seminar  zu  Selbstporträts  in  der  Renaissance  die

unerwartete,  frühe  und  vielfältige  Entwicklung  flandrischer  Selbstdarstellungen.  Diese

zeige sich etwa bei van Eyck. Er habe sowohl integrierte Porträts im Arnolfini-Doppelbildnis

und in der  Paele-Madonna geschaffen, die auf die Funktion des Spiegels verweisen,  als

auch  möglicherweise  ein  autonomes  Selbstporträt  im  Mann  mit  dem  roten  Turban

hinterlassen, das die Rolle des Blicks thematisiere. Das in Italien verbreitete herkömmliche

Selbstporträt  in  Assistenz  habe  erst  gegen  Ende  des  Jahrhunderts  Einfluss  auf  die

Niederlande ausgeübt.20

Panofsky (1971) fokussiert auf die Zeugenschaft van Eycks im Hochzeitsbild. Diese werde

durch  die  Inschrift  und  das  Selbstporträt  im  Spiegel,  das  von  einem weiteren  Zeugen

begleitet wird, verbildlicht.21

Białostocki  (1980)  erkennt  sowohl  die  Anwesenheit  des  Malers  als  Selbstporträt  im

Arnolfini-Doppelbildnis als auch in der  Paele-Madonna.  In ihrer Kleinheit,  Verborgenheit

und geheimnisvollen Darstellung bezeugen sie das  ingenium des Malers, offenbaren sich

aber  nur  Eingeweihten.  Im  Arnolfini-Bildnis werde  auch die  selbstreferenzielle  Aussage

verstärkt, da die Inschrift über dem Spiegel keinen Hinweis auf das Werk enthalte, wodurch

eine  „direkte  Beziehung“  zwischen  der  Person  des  Künstlers  und  dem  künstlerischen

Bildraum  hergestellt  werde.22 Darüber  hinaus  thematisiert  Białostocki  die  Hände  des

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/campin-robert/
https://en.wikipedia.org/wiki/Werl_Triptych#/media/File:Werl-Triptychons.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/Werl_Triptych#/media/File:Werl-Triptychons.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-rolin-madonna-um-1435-paris-musee-du-louvre/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-rolin-madonna-um-1435-paris-musee-du-louvre/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-paele-madonna-1434-bis-1436-brugge-stedelijke-museum-voor-schone-kunsten/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Portrait_of_a_Man_by_Jan_van_Eyck-small.jpg?uselang=de
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Portrait_of_a_Man_by_Jan_van_Eyck-small.jpg?uselang=de
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Portrait_of_a_Man_by_Jan_van_Eyck-small.jpg?uselang=de


Malers. Van Eyck habe diese als Modelle für seine Porträts verwendet, was sich besonders

in jenen Darstellungen zeige, in denen die rechte Hand ausgeführt sei (also ein Porträt der

linken Hand des Malers) und die linke Hand (die Malhand van Eycks) verborgen bleibe, wie

etwa im Porträt des Timotheus.23

1988 greift Białostocki das Arnolfini-Doppelporträt erneut auf. Er legt den Fokus abermals

auf  die  Spiegelung.  Darin  seien  Betrachtende  dargestellt,  die  außerhalb  des  Bildraums

stehen und dennoch ins  Geschehen eingebunden sind  –  eine  dieser  Figuren könne der

Maler  sein.  Der  Spiegel  fungiere als  Bild-im-Bild,  das  zugleich Dekoration,  Symbol  und

Motiv  sei.  Es  zeige  die  Virtuosität  des  Malers  und ermögliche  es,  den gemalten  Raum

vollständig darzustellen.24

Dhanens (1980) interpretiert die beiden Figuren im Spiegel als Zeugen der Handlung und

den  Spiegel  selbst  als  übergreifendes  Zeugnis  der  Gesamthandlung,  die  alle  vier

dargestellten Personen umfasst. In ihrem Katalogbeitrag hebt Dhanens die Funktion des

Spiegels als Arbeitsbehelf hervor, geht jedoch nicht auf die Figuren als mögliche Bildnisse

aus dem Umkreis des Malers ein.25 In ihren weiterführenden Überlegungen zur Reflexion

im Schild des hl. Georg in der  Paele-Madonna zieht sie jedoch einen Vergleich, der eine

solche Deutung nahelegt: Wie im Arnolfini-Spiegel stünden auch die gespiegelten Gestalten

in  der  Paele-Madonna,  unter  denen  sich  zweifellos  der  Maler  befinde,  außerhalb  des

Bildraums. Die Künstlerfigur sei als gemalte Signatur zu werten.26

Schickel  (1982)  betont  die  Differenz  zwischen  dem  „gemalt-Dargestellte[n]“  und  dem

„gespiegelt-sich-Darstellende[n]“,  die  jeweils  unterschiedliche  Realitätsebenen

repräsentieren. Das Arnolfini-Bildnis sei „sozusagen das Bild einer Doppelhochzeit.“ Mit der

Spiegelung  der  Trauzeugen,  von  denen  einer  der  Maler  sei,  werde  zudem eine  Ebene

angesprochen, die diesseits des Gemäldes liege.27

Meyer zu Eissen (1982) analysiert die Raumstruktur des Arnolfini-Bildnisses, die durch den

raumerweiternden Effekt des Spiegels verschiedene Ebenen simultan erfahrbar mache. Die

Komposition werde durch die beiden gespiegelten Personen, die als Trauzeugen fungieren,

lesbar.  Eine  dieser  Figuren  sei  der  Maler,  was  die  Inschrift  verdeutliche.  Der

Handlungsablauf  und  -zusammenhang  (die  Autorin  geht  davon  aus,  dass  ein  eheliches

Treuegelöbnis dargestellt werde) sei von der Spiegelung abhängig. Die Spiegelung mache

eine  klare  Grenze  zwischen  Bildraum  und  Publikum  unmöglich,  vielmehr  würden

bildinterne  Betrachter  installiert,  die  aus  externen  resultieren.  Im  Anmerkungsapparat

ergänzt  Meyer  zu  Eissen,  dass  die  Identifizierung  des  Malers  ausschließlich  über  die

Inschrift  erfolge,  da  weder  Porträtähnlichkeit  noch  Attribute,  die  auf  das  Handwerk

hinweisen, erkennbar seien. Die Unterordnung des Bildnisses liege in der Tradition der

frühen Entstehungszeit begründet - erst um 1500 sollte mit Dürer und seinen autonomen

Selbstporträts eine Veränderung in der Entwicklung des Sujets eintreten.28

Baumann (1986) hebt die überzeugende illusionistische Malerei van Eycks hervor. Um die

realistische Darstellung weiter aufzuwerten, füge der Maler sein Spiegelbild ein. So trete

van  Eyck  sowohl  in  der  Paele-Madonna als  auch  im  Arnolfini-Spiegel als  Zeuge  des

Geschehens auf.29

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Jan_van_Eyck_-_L%C3%A9al_Souvenir_-_National_Gallery,_London.jpg&oldid=849893240
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Jan_van_Eyck_-_L%C3%A9al_Souvenir_-_National_Gallery,_London.jpg&oldid=849893240
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Jan_van_Eyck_-_L%C3%A9al_Souvenir_-_National_Gallery,_London.jpg&oldid=849893240


Georgel (1987) weist darauf hin, dass die ersten Porträts von Malern, in denen sich ihre

Identität  herauskristallisierte,  Rollenporträts  in  Gestalt  des  hl.  Lukas  seien,  während

versteckte  Selbstporträts  hingegen  selten  auftreten.  Als  Beispiele  hierfür  nennt  er  die

Spiegelung  van  Eycks  im  Arnolfini-Doppelporträt,  in  dem  sich  der  Maler  diskret  als

Außenstehender einfinde. Seine Anwesenheit werde durch die Inschrift bestätigt. Ebenso

erscheint der Maler in der Paele-Madonna im Schild des hl. Georg, wo er möglicherweise

einen Pinsel in der Hand halte. In beiden Fällen gelte, dass van Eyck durch die Reflexion

seines Bildnisses dem Bildpublikum gegenüberzustehen scheine.30

Jansen (1988) vergleicht den Rechtscharakter des  Arnolfini-Doppelbildnisses mit dem des

Léal Souvenir. In beiden Werken wirke die Kombination von Inschriften und dargestellten

Figuren  als  ein  von  van  Eyck  inszeniertes  System,  das  Zeugenschaft  für  die  im  Bild

dargestellten Ereignisse ablege – im Fall  des  Arnolfini-Bildnisses bezeuge der Maler die

Eheschließung. Obwohl Jansen nicht explizit auf eine Selbstdarstellung eingeht, schwingt

diese Möglichkeit im Vergleich mit dem Léal Souvenir und der These, dass es sich dabei um

eine Selbstdarstellung handelt, mit.31

Pächt (1989) legt den Fokus auf die Formulierung „fuit  hic“ der Inschrift  des  Arnolfini-

Bildnisses, die im Werk van Eycks singulär ist, und interpretiert sie als Bezeugung seiner

Anwesenheit.  Die  Diskussion  um  den  Inhalt  der  Tafel  (Trauung,  Vermählung,  private

Trauung) verfehle jedoch das eigentliche Wesen des Bildes. Dieses liege vielmehr in der

örtlichen und zeitlichen Aktualisierung, die durch den Spiegel und die Inschrift geschaffen

werde. Die Protagonisten erscheinen als passive Modelle, was einem Verweis auf den Akt

des Malens gleichkomme.32 Van Eyck trete unabhängig von der Narration als Augenzeuge

auf.  Wie  auch  in  der  Paele-Madonna werde  durch  die  Anwesenheit  des  Malers  die

dargestellte Szene bezeugt und damit glaubhafter gemacht.33

Seidel  (1989)  untersucht  die  Bedeutungsebenen  und  die  Wirkkraft  von  Spiegeln  im

magischen und juristischen Kontext. Ein Spiegel, so die Autorin, bestätige die Realität der

Ereignisse. Van Eyck mache dabei deutlich, dass dem Spiegel nichts Magisches innewohne,

sondern dass er vielmehr ein Produkt seines Handwerks sei. Durch die Signatur über dem

Spiegel definiere sich der Maler mehr als Schöpfer, denn als Objekt des Spiegels, der ohne

seine Kunstfertigkeit wirkungslos wäre. Der Spiegel werde so zum Ort des  ingenium des

Künstlers. Van Eyck schaffe eine Verbindung zwischen Maler und Spiegelmacher, ähnlich

wie Alberti zeitgleich in seiner Erzählung über den sich spiegelnden Narziss als Erfinder

der Malerei. Gleichzeitig breche die Signatur das System auf, da die Vergangenheitsform

auf eine abgeschlossene Handlung verweise, wodurch eine Ambivalenz entstehe, da van

Eyck in der Tafel nicht mehr präsent sein könne. Letztlich, so Seidel, lege nicht der Maler,

sondern das Gemälde selbst Zeugnis ab.34

Ridderbos (1991)  geht  von einem persönlichen Engagement  des  Malers  aus,  der  durch

Inschrift und Selbstporträt die Hochzeitszeremonie des Arnolfini-Paares bezeuge.35

In  einer  späteren  Untersuchung  (2005)  bildet  Ridderbos  die  Forschungsgeschichte  zur

Deutung  des  Arnolfini-Doppelporträts ab  und  deutet  die  Inschrift  in  ihrer

Vergangenheitsform als einen Verweis auf ein Illusionsspiel. Die BetrachterInnen müssten

sich völlig der Vorstellungskraft des Künstlers hingeben, um das Bild als Widerspiegelung



der  Realität  zu  erleben –  der  Künstler  werde  dabei  zum Beobachter  dieser  im Spiegel

reflektierten Realität. Weiters vergleicht Ridderbos die Spiegelung im Arnolfini-Bildnis mit

der Reflexion im Schild des hl. Georg in der Paele-Madonna: Wie das reflektierende Schild

dort  auf  das  gesamte  Gemälde  als  Medium verweist,  erfülle  der  Arnolfini-Spiegel eine

ähnliche Funktion, was darauf hindeute, dass das gesamte Porträt als Spiegel verstanden

werden könne. Zudem lehnt Ridderbos Campbells These ab, wonach das Paar den Maler

(den Freund) begrüßt, was sich im Spiegel zeige.36

King (1991) zeigt sich äußerst skeptisch gegenüber der Existenz integrierter Selbstporträts

in  der  deutschen  und  niederländischen  Malerei  des  15.  Jahrhunderts.  Sie  thematisiert

ausschließlich das Arnolfini-Bildnis, in dem sich der Maler angeblich spiegle und resümiert,

dass es sich dabei um eine einzigartige Autorendarstellung handeln könnte. Sollte sich die

These  bestätigen  lassen,  so  King,  müsste  das  Bildnis  im  Zusammenhang  mit  frühen

autonomen niederländischen Selbstporträts wie dem Bildnis des Meisters von Frankfurt mit

Gattin37 oder dem Porträt von Israhel van Mechenem mit seiner Frau38betrachtet werden.39

Im Katalogeintrag der National Gallery von 1991 werden die Signatur und die gespiegelten

Figuren im  Arnolfini-Bildnis neutral behandelt. Die Inschrift könne als einfache Signatur

interpretiert  werden,  während  die  gespiegelten  Figuren  als  Ausdruck  von  van  Eycks

technischen Fähigkeiten in der Darstellung von Spiegelungen gesehen werden.40

Šebková-Thaller  (1991)  stellt  im  Zusammenhang  mit  dem  Arnolfini-Bildnis die  Frage,

inwiefern Selbstbildnissen und Signaturen mit Gottesfürchtigkeit in Verbindung gebracht

werden können – einer Gottesfürchtigkeit, die sie van Eyck durch die Analyse der  Paele-

Madonna und deren Bezug zum  Buch der Weisheit zuschreibt.41 Um dem Vorwurf eines

selbstbewussten oder selbstbezogenen Zeugnisses zu entgehen, so die Autorin, umschreibe

van Eyck seine Selbstbekundungen – etwa mit „fuit hic“. Ähnlich wie  Albrecht Dürer mit

der Formulierung „nach meiner Gestalt“ gebe er damit keine konkreten Hinweise auf sich

selbst.42

1992 führt Šebková-Thaller ihre Überlegungen weiter und interpretiert das Gemälde unter

Einbeziehung biblischer Textzitate. Sie kommt zu dem Schluss, dass die beiden Gäste im

Spiegel die dargestellte Szene bezeugen – der Maler als Handwerker und ein anonymer

Begleiter, der als „Jedermann“43 die Gesellschaft repräsentiere. Nach ihrer Deutung zeige

das Gemälde eine „Unio mystica“44 eines weltlichen Paares, an der zwei auserwählte Seelen

teilnehmen, wodurch auch sie in die Mystik eintauchen und die Schöpfung fassbar wird.45

Stoichiţă  (1992)  untersucht  komplexe  integrierte  Inschriften,  darunter  die  im  Arnolfini-

Doppelbildnis. Er argumentiert, dass die traditionelle paratextuelle Funktion der Signatur

hier durch eine intertextuelle ersetzt werde – der Autorenname erscheint nicht wie üblich

am Rahmen, sondern im inneren Bildraum. Vorrangig bescheinige Jan van Eyck damit seine

Anwesenheit  als  Zeuge.  Die Figur im Spiegel  zeige daher nicht den schaffenden Maler,

sondern beweise seine Präsenz bei der Zeremonie.46

1998  thematisiert  Stoichiţă  die  Unbestimmtheit  der  reflektierten  Figuren  im  Arnolfini-

Bildnis, die auf einen bildexternen Raum verweisen. Keine der beiden Figuren sei jedoch

eindeutig als Maler gekennzeichnet. Ob es sich bei dem Mann mit dem roten Barett um Jan

van Eyck handelt, könne daher nicht mit Sicherheit festgestellt werden. Dennoch sei die

https://de.wikipedia.org/wiki/Meister_von_Frankfurt#/media/Datei:Frankfurt_master-artist_and_wife.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Meister_von_Frankfurt#/media/Datei:Frankfurt_master-artist_and_wife.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Meister_von_Frankfurt#/media/Datei:Frankfurt_master-artist_and_wife.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Meister_von_Frankfurt#/media/Datei:Frankfurt_master-artist_and_wife.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Meister_von_Frankfurt#/media/Datei:Frankfurt_master-artist_and_wife.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Meister_von_Frankfurt#/media/Datei:Frankfurt_master-artist_and_wife.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Meckenem.jpg&oldid=770322262
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Meckenem.jpg&oldid=770322262
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Meckenem.jpg&oldid=770322262
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/durer-albrecht/


Spiegelung als auktoriale Einfügung verstanden worden, was etwa im Werl-Altar rezipiert

worden sei.47

Carroll  (1993)  interpretiert  das  Gemälde  als  ein  Dokument,  das  Giovanna  Cenami,  der

Gemahlin  Giovanni  Arnolfinis,  Rechtscharakter  einräume und sie  zur  Durchführung von

Rechtsgeschäften befähige. Die Autorin hinterfragt die Rolle von Spiegelung und Signatur

im Hinblick auf  die  kompositorische Erschließung des Gemäldes,  das keine einheitliche

Perspektive  biete.  Die  BetrachterInnen  richten  ihren  Blick  auf  den  Spiegel,  um

festzustellen, dass sich dort bereits Figuren befinden. Das Gemälde verweise somit auf die

Erfahrungen anderer. Keine dieser reflektierten Figuren könne jedoch der Maler sein, da

sich  dieser  malend  hätte  darstellen  müssen.  Stattdessen  lenke  van  Eyck  die

Aufmerksamkeit darauf, dass sein Gemälde einem Spiegel gleiche, der eine Vielzahl von

Ansichten und Betrachtungen umfasse. Im Gegensatz zu einem Spiegel sei das Gemälde

jedoch  ein  zweidimensionales,  dauerhaftes  Dokument  und  ein  Kunstobjekt.  Mit  seiner

Signatur  gestehe  van  Eyck  die  Subjektivität  und  Authentizität  seines  Werkes  ein  und

entlarve zugleich seinen Illusionismus.48

Castelnuovo (1993) bringt die Selbstinszenierung im Arnolfini-Doppelporträt in Verbindung

mit  dem  Selbstporträt  von  Pintoricchio in  der  Verkündigungsszene in  Spello.  Dieses

fungiere wie ein gerahmtes autonomes Selbstporträt innerhalb des Freskenprogramms.49

Nach Castelnuovo gehören sowohl das Porträt bei Pintoricchio als auch die Inschrift und

der  Spiegel  bei  van  Eyck  zum  häuslichen  Schmuck  der  jeweiligen  Szenen.  Dabei

übernehme das Porträt bei Pintoricchio die Funktion der van Eyck’schen Inschrift.50

Preimesberger  (1993)  erkennt  in  der  Spiegelung  in  der  Paele-Madonna einen

kunsttheoretischen Dialog, der integral im Bild verankert ist. Im Zuge der Analysen dieses

Marienbildes geht der Autor am Rande auch auf die Reflexion im  Arnolfini-Doppelbildnis

ein. Diese habe mit der Spiegelung in der Paele-Madonna gemeinsam, dass sich daraus die

Position des Malers bzw. des Publikums vor dem Bild ableiten lasse. Die Spiegelung im

Arnolfini-Porträt gelte als bildhafte Signatur, die durch die Inschrift bestätigt werde.51

Kulenkampff (1997) vergleicht das Arnolfini-Doppelporträt mit Las Meninas.52 Während sich

van Eyck klein und zurückgenommen im Spiegel als Zeuge der Hochzeitszeremonie zeige –

eine wichtige, aber nicht zentrale Figur – kehrt Velázquez die innerbildlichen Proportionen

um und wird selbst zum Hauptdarsteller. Velázquez zeigt im Spiegel hinter sich das Bild,

das er zu malen im Begriff ist, während van Eyck sich selbst im Spiegel erscheinen lasse.53

Schweikhart  (1993),  der  die  Entwicklung  des  Selbstbildnisses  im  15.  Jahrhundert

nachzeichnet, hebt Jan van Eycks herausragende Leistung hervor, Selbstdarstellungen in

Form von Spiegelungen in Gemälden zu integrieren. So sei van Eyck im Arnolfini-Bildnis als

Maler und Trauzeuge zu sehen.54

Marin  (1995)  interpretiert  das  Selbstbildnis  im  Arnolfini-Spiegel als  Akt  der

Selbstvergewisserung: Der Maler verankere sich durch seine Signatur in der Vergangenheit

und im virtuellen Spiegelraum seiner zeitenüberdauernden Gegenwart. Der Spiegel sei wie

ein  Auge  in  das  Werk  eingeschrieben,  „that,  in  the  fictive  space  of  the  painted

representation, captures its own contemplation of external space.“55 Da ein Spiegelbild ein

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/pintoricchio/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Pinturicchio_-_The_Annunciation_-_WGA17768.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Pinturicchio_-_The_Annunciation_-_WGA17768.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Pinturicchio_-_The_Annunciation_-_WGA17768.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg


natürliches Selbstbildnis sei, bewirke die Darstellung als Spiegelung eine Verdoppelung der

Präsenz.56

Kemp  (1996)  konzentriert  seine  Überlegungen  auf  die  Rolin-Madonna,  in  der  ein

Chronotopos  integriert  sei.  Die  Figur  mit  Stab  und rotem Chaperon auf  der  Brücke in

diesem Gemälde vergleicht  er  mit  dem Mann im  Arnolfini-Spiegel –  die beiden Figuren

bestätigten sich gegenseitig als Selbstdarstellungen. In beiden Fällen trete der Maler mit

einem Begleiter auf, den er in die Welt des Sichtbaren einführe. Urheber und Betrachter,

Bilderzeugung, -vermittlung und -wahrnehmung würden so verdeutlicht.57

Arasse (1997) weist auf die unterschiedliche Ausführung von Spiegelungen und Signatur

hin  und  auf  das  Spannungsfeld,  das  zwischen  der  bloßen  Anwesenheit  und  auch  der

Rohheit  der  Figuren  und  der  kalligrafischen  Inschrift  entstehe.  Signatur  und  Figuren

stünden in unterschiedlicher Beziehung zu den BetrachterInnen, wobei die Spiegelungen in

ihrer Unkenntlichkeit nichts zum Zeugenwert der Signatur beitragen würden.58

Ferguson O'Meara (1998) führt die Identifikation des autonomen Londoner  Porträts eines

Mannes mit rotem Chaperon als Selbstporträt auf die Signatur und das Motto am Rahmen

zurück, sowie auf den Blick des Dargestellten, der auf einen Spiegelgebrauch hinweise.

Dies sei bei van Eyck erstmals zu sehen. Als weitere Belege für das autonome Selbstbildnis

nennt er die Spiegelungen in der  Paele-Madonna und im  Arnolfini-Doppelbildnis, die den

Mann  mit  ähnlichem  Turban  zeigen,  jeweils  in  einer  Position,  in  der  er  beim  Malen

gestanden haben dürfte.59

Ainsworth  (1998)  sieht  Jan  van Eycks  Selbstdarstellung im  Arnolfini-Spiegel als  Beginn

einer  Tradition  von  Selbstdarstellungen,  in  denen  Maler  als  Beobachter  heiliger

Gegebenheiten auftreten.60

Campbell (1998) interpretiert die Inschrift im Arnolfini-Bildnis als Hinweis darauf, dass der

Mann in blauer Kleidung Jan van Eyck sei. Dieser scheine seinen linken Arm zu heben und

einen  Schritt  nach  vorne  zu  machen,  als  trete  er  gerade  in  den  Raum  ein,  um  die

Hauptfiguren zu begrüßen. Die zweite Figur im Spiegel könnte ein Diener des Herzogs

sein. Campbell erkennt eine Verbindung zur gespiegelten Selbstdarstellung in der  Paele-

Madonna61,  schränkt  jedoch  ein,  dass  die  Figuren  zu  klein  seien,  um

Identifikationsmerkmale zu bieten.62

2000 fokussiert Campbell erneut auf die Inschrift, die die Aufmerksamkeit auf den Spiegel

lenke und impliziere, dass der reflektierte Mann in Blau Jan van Eyck sei. In Anlehnung an

andere Signaturen, die den Bildinhalt erklären – etwa: „Mein Mann Johannes hat mich [...]

vollendet“  auf  dem  Rahmen  des  Porträts  der  Margareta  van  Eyck63 –,  könnte  die

Inszenierung dazu dienen, die Bildwahrheit bzw. die Malerei zu bezeugen. Alternativ deutet

Campbell  die  Inschrift  „fuit  hic“  als  Hinweis  darauf,  dass  van Eyck einen Raum seiner

Fantasie geschaffen habe, den er malte, um mittels Kunst eine Wahrheit vorzutäuschen. Das

Paar dürfte van Eycks Anspielung verstanden und sein Eindringen in ihr Porträt toleriert

haben.64

2008 greift Campbell das Sujet wieder auf und betont erneut, dass der Auftraggeber van

Eycks Spiegelbild und der auffälligen Signatur zugestimmt haben müsse.65



Asemissen  und  Schweikhart  (1994)  heben  den  individuellen  Beitrag  Jan  van  Eycks  zur

Entwicklung  des  neuzeitlichen  Selbstbildnisses  hervor.  Dieser  manifestiere  sich  in  der

Spiegelung  seiner  Person  im  Arnolfini-Bildnis und  in  der  Paele-Madonna,  in  seiner

Darstellung als Rückenfigur in der Rolin-Madonna sowie im Mann mit rotem Turban, dem

vermutlich ersten autonomen Selbstbildnis der Neuzeit.66 Im Arnolfini-Bildnis trete er mit

einem weiteren Zeugen auf, was einem Rechtsakt im Zusammenhang mit dem Brautpaar

gleichkomme. Diese Deutung werde durch die Inschrift verstärkt, die in ihrer Form an eine

burgundische Urkunde erinnere. Van Eyck zeige sich im Spiegel in einer assistierenden

Rolle, da er selbst eine solche Funktion innehatte. Er mache seine Anwesenheit sichtbar,

ohne die Darstellung auszuweiten, und er male einen bildexternen Raum, dem er angehöre,

ohne unmittelbar im Bild dargestellt zu sein. Dabei stelle er sich in Kommunikation mit dem

Porträtpaar.67

Belting (1994) interpretiert das Arnolfini-Bildnis in seiner Monografie Spiegel der Welt als

gemalten  Ehevertrag,  wobei  die  Figuren  im  Spiegel  als  Trauzeugen  fungieren.68 Die

Anwesenheit  des  Malers  bei  diesem Rechtsakt  werde  durch  die  Inschrift  in  notarieller

Kanzleischrift verdeutlicht.69 Der Spiegel „wirkt in seiner objektivierenden Eigenschaft wie

eine Repräsentation des Gemäldes“;70 die Gegenüberstellung von Gemälde und Spiegel sei

ein  Vergleich  von Bild  und Ereignis  und verbinde die  Handwerke Spiegelmacherei  und

Malerei, die in Brügge derselben Zunft angehörten.71

In  der  Publikation  Die  Erfindung  des  Gemäldes (1994)  unterscheidet  Belting  erneut

zwischen Inschrift und Spiegelung.72 Während die Inschrift die Anwesenheit des Malers bei

der Trauung und somit den dargestellten Rechtsakts bestätige, fungieren die Figuren im

Spiegel als Trauzeugen.73 Ein ähnliches Verfahren sei im Werl-Altar zu sehen, wo die beiden

betenden Ordensbrüder als Zeugen eines Stiftungsvertrags auftreten.74

Schwartz  (1995)  wählt  das  Arnolfini-Bildnis, insbesondere  den  Spiegel,  als  Beispiel  für

seine Analysen zu Verknüpfungen von Bild- und BetrachterInnenwelten bzw. von Bildern als

virtuelle Räume in der Renaissance. Über die Reflexe im Spiegel werde das Publikum vom

eigentlichen  Ort  des  Betrachtens  in  eine  neue,  figurativ  definierte  Umgebung  versetzt.

Beiläufig erwähnt Schwartz, dass es sich bei den Figuren im Spiegel um den Maler mit

einer Begleitperson handeln könnte.75

Bertrand (1997), der die These vertritt, Jan van Eyck sei in der Figur Giovanni Arnolfinis

dargestellt, führt Argumente gegen die Identifizierung der im Spiegel abgebildeten Figur

als den Maler an. Wesentlich sei, dass die Spiegelung eine bildexterne Realität darstelle.

Die Spiegelungen hätten keinen Porträtcharakter und seien durch ihre auffällige rote und

blaue Kleidung so gestaltet, dass sie eine Menschenmenge suggerieren.76

Müller Hofstede (1998) analysiert die Figuren im Spiegel des Arnolfini-Bildnisses sowie die

im Schild des hl. Georg in der  Paele-Madonna als rhetorische Selbstverkleinerungen. Als

solche huldigten sie dem Stifter.77 Im Fall des Arnolfini-Bildnisses ergebe sich dies aus der

Differenz  zwischen  dem  ganzfigurigen  Doppelporträt  und  der  „ebenso  signifikanten

Selbstverkleinerung  des  Malers  als  Bescheidenheitsformel  und  Humilitas-Gestus“.  Die

Selbstdarstellung erfülle die Funktion eines Zeugen, was durch die Inschrift ausgedrückt

werde, deren kaligraphische Gestaltung und Wortlaut („fuit hic“) der Amtssprache entlehnt

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-paele-madonna-1434-bis-1436-brugge-stedelijke-museum-voor-schone-kunsten/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-paele-madonna-1434-bis-1436-brugge-stedelijke-museum-voor-schone-kunsten/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-rolin-madonna-um-1435-paris-musee-du-louvre/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-rolin-madonna-um-1435-paris-musee-du-louvre/


seien. Dennoch bewirkten der Schriftzug und das winzige Selbstporträt im Spiegel, dass die

Aufmerksamkeit  auf  den  Künstler  gelenkt  werde,  da  die  BetrachterIn  zu  genauem

Hinschauen animiert werde.78

Marschke (1998) hebt  die profane Funktion von schriftlichen und bildlichen Signaturen

hervor. Im  Arnolfini-Bildnis werde diese durch das Porträt im Spiegel erfüllt, in dem der

Maler  gemeinsam mit  einem weiteren Mann als  Trauzeuge auftrete.  Seine Identität  sei

durch  die  an  eine  burgundische  Urkunde  erinnernde  Signatur  bestätigt.  Marschke

interpretiert das Gemälde als ein „dokumentierendes Ereignisbild mit der Funktion einer –

gemalten – Beurkundung.“ Van Eyck signiere als Maler und als Zeuge der Narration.79

Alpers (1998) weist auf die Kombination von schriftlichem und bildlichem Selbstverweis.

Sie deutet sowohl die Inschrift als auch die Spiegelung als Selbstdarstellungen, die keine

Aussagen zur Persönlichkeit des Malers machen, sondern vielmehr seine Anwesenheit im

Bild  belegen.  Van  Eyck  trete  als  Zeuge  einer  Vermählung  auf,  wobei  besonders  seine

Signatur das Bild zu einer Urkunde erhebe. Alpers verweist zudem auf weitere gespiegelte

Selbstdarstellungen  im  Werk  van  Eycks,  ohne  diese  näher  zu  kommentieren:  die

gespiegelte Figur im Schild des hl. Georg in der  Paele-Madonna und die Reflexion eines

Gesichts in einem Juwel an der Krone von Gottvater im Genter Altar.80

Wolf widmet sich mehrfach den Spiegelungen im Konvexspiegel als virtuelles Zentrum des

Arnolfini-Bildnisses. 1998 interpretiert er die Spiegelung als Selbstbildnis mit Begleiter als

Zeugen der Handlung.81

1999  konzentriert  Wolf  seine  Analyse  auf  die  Zeitstruktur  des  Bildes,  die  durch  die

Vergangenheitsform der Inschrift ausgedrückt werde. Daneben sei die Spiegelung, wie im

Schild der  Paele-Madonna, eine „originelle Analogien zu Albertis […] Narziß als Erfinder

der Malerei“.82 Weiterführend gibt der Autor an, dass er im Werk van Eycks eine Reihe von

Selbstdarstellungen sehe. Diese beginne mit dem  Mann mit Turban,  werde im  Arnolfini-

Bildnis und der Paele-Madonna fortgeführt und finde ihren Höhepunkt in der Rückenfigur

der Rolin-Madonna.83

2002 fasst Wolf seine Thesen neuerlich zusammen.84

Uspenskij  (2001)  fokussiert  auf  Spiegelungen im Werk  von Jan  van  Eyck  und anderen,

vorrangig  niederländischen  Malern.85 Das  gespiegelte  Künstlerbild  bei  van  Eyck  –  die

Einführung  des  Ich-Autors  im  Genter  Altar,  der  Paele-Madonna und  im  Arnolfini-

Doppelbildnis – werde trotz des großen Einflusses von Jans Spiegelungen auf nachfolgende

Maler nicht übernommen.86 Das zeige sich etwa im Spiegel im Werl-Altar, der als Zitat van

Eycks  Arnolfini-Spiegel gelte, aber gänzlich anders motiviert sei. Während van Eyck sein

eigenes Bildnis im Gemälde integriere, inszeniere Campin eine Spiegelung, die die Vision

des Stifters verbildliche und die Grenzen zwischen physischer und metaphysischer Realität

aufhebe, indem er die Präsenz von heiligen Figuren in der irdischen Welt zeige.87

Yiu (2001) weist auf die offene und unlösbare Frage hin, welche der beiden Figuren im

Spiegel  des  Arnolfini-Bildnisses den  in  der  Inschrift  erwähnten  Maler  darstelle,88 und

thematisiert die diffuse Ausführung der Gestalten, die keinen Porträtcharakter aufweisen.

Auf  dieser  Grundlage  entwickelt  sie  die  These,  dass  die  Figuren  sowohl

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-paele-madonna-1434-bis-1436-brugge-stedelijke-museum-voor-schone-kunsten/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-paele-madonna-1434-bis-1436-brugge-stedelijke-museum-voor-schone-kunsten/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-gottvater-um-1425-bis-1432-gent-sint-bavo-kathedrale/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-gottvater-um-1425-bis-1432-gent-sint-bavo-kathedrale/
http://explore-research.uibk.ac.at/ue-objekt/genter-altar-jan-van-eyck-hubert-van-eyck/
http://explore-research.uibk.ac.at/ue-objekt/genter-altar-jan-van-eyck-hubert-van-eyck/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-rolin-madonna-um-1435-paris-musee-du-louvre/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-rolin-madonna-um-1435-paris-musee-du-louvre/


Identifikationsmöglichkeiten für die BetrachterInnen als auch Spiegelungen von Personen

sein könnten, die das Ereignis bezeugten:89 „dieselbe Figur kann sowohl für den Maler als

auch für den Betrachter stehen, eine Koinzidenz, die sich einmal realiter in der Person Jan

van Eycks ereignet hat.“90 Yiu hebt hervor, dass die gespiegelten Figuren grundlegend von

anderen  Selbstbildnissen  vor  1500  abweichen.  Sie  seien  gesichtslos,  attributlos  und  in

doppelter Ausführung dargestellt, wodurch sie die Unverwechselbarkeit des Dargestellten,

die  ein  Selbstbildnis  normalerweise  anstrebe,  negierten.91 Die  Autorin  schließt  eine

Selbstdarstellung im Spiegel aus und deutet die Figuren als auktoriale Einfügungen, die auf

die Autorenschaft des Malers verweisen.92 Weiterführend bringt sie die beiden Männer mit

dem Schauen und Sehen in Verbindung – der Grundvoraussetzung des Malens.93 In der

Paele-Madonna und der  Rolin-Madonna,  zwei nahezu zeitgleich entstandenen Gemälden,

habe van Eyck Varianten des selbstreferenziellen, bildinternen Betrachters des  Arnolfini-

Bildnisses geschaffen.94

2011 beschäftigt sich Yiu erneut mit dem Arnolfini-Bildnis und dabei insbesondere mit dem

Spiegel samt seinem inhärenten Raumkontinuum und den beiden Figuren, die sie als einen

Beleg  „realer  Augenzeugenschaft“  erkennt.  Diese  Zeugenschaft  werde  durch  die

realistische Malerei verstärkt und diene als Nachweis von Authentizität. Die beiden Figuren

im Spiegel seien in einen Wahrheitsdiskurs eingebunden, der unabhängig vom Bildinhalt

funktioniere. Trotz des Hinweises auf den Maler in der Signatur könne nicht festgestellt

werden,  wen  die  Figur  verkörpere.  Die  schemenhafte  Darstellung  verhindere  eine

eindeutige  Zuordnung  –  eine  konkrete  Zuschreibung  eines  Selbstbildnisses  bleibe

spekulativ,  erörtert  die  Autorin  in  Wiederholung  ihrer  These  aus  dem  Jahr  2001.95

Wesentlich ist, so Yiu, dass auf die Gemachtheit des Bildes verwiesen werde und dass die

Ambivalenz  zwischen  Inschrift  und  Spiegelfiguren  die  Wahrnehmung  des  Sichtbaren

verschärfe.  Die  Autorenschaft  van  Eycks  stehe  in  Verbindung  mit  dem  Sehen  als

Vorbedingung der Malerei. Das Bild sei in „in einen selbstreferenziellen Diskurs integriert,

der mit der Spannung zwischen dem spontanen Eindruck, das Gemälde stelle eine reale

Situation dar, und der Einsicht in die Gemachtheit dieser kunstvollen Wirklichkeit spielt.“96

Van Eycks Anspruch an das (Spiegel)Bild blieb zunächst singulär und sollte erst im 16. und

besonders  im  17.  Jahrhundert  mit  Gemälden  von  Parmigianino,  Velázquez oder  Clara

Peeters wieder erreicht werden.97

Herzner (2001) äußert sich in seiner Rezension zu Yius Deutung des  Arnolfini-Bildnisses

kritisch, insbesondere zu ihrer Auffassung der Spiegelmetapher. Er argumentiert, dass die

gespiegelten Figuren unverkennbar Adelige in Hofkleidung aus dem Umkreis der Arnolfini

seien, weshalb van Eyck nicht dargestellt  sein könne. Auch die Vergangenheitsform der

Signatur spreche gegen eine Selbstdarstellung des Malers.98

Beyer (2002) legt den Fokus auf das Selbstverständnis des Malers, das sich im  Arnolfini-

Bildnis durch das Selbstporträt im Spiegel ausdrücke – im eigentlichen Zentrum der Tafel.

Der  Autor  weist  zudem  darauf  hin,  dass  fallweise  auch  in  den  großen  Figuren  eine

Selbstdarstellung von van Eyck und seiner Frau angenommen werde. Er selbst deutet das

Gemälde  als  Darstellung  eines  Eheversprechens  mit  Rechtscharakter,  wobei  das

Selbstporträt  im  Spiegel  die  Funktion  eines  Zeugen  erfülle.  Bekleidet  mit  einem roten

Turban sei es standesgemäß markiert, was die Identifikation des Malers ermögliche. Beyer

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Parmigianino_Selfportrait.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Parmigianino_Selfportrait.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
https://www.kunsthalle-karlsruhe.de/kunstwerke/Clara-Peeters/Stillleben-mit-Blumen-und-Goldpokalen/5FD98F2F43326A9D8C0252AE6C774C59/
https://www.kunsthalle-karlsruhe.de/kunstwerke/Clara-Peeters/Stillleben-mit-Blumen-und-Goldpokalen/5FD98F2F43326A9D8C0252AE6C774C59/
https://www.kunsthalle-karlsruhe.de/kunstwerke/Clara-Peeters/Stillleben-mit-Blumen-und-Goldpokalen/5FD98F2F43326A9D8C0252AE6C774C59/
https://www.kunsthalle-karlsruhe.de/kunstwerke/Clara-Peeters/Stillleben-mit-Blumen-und-Goldpokalen/5FD98F2F43326A9D8C0252AE6C774C59/


wertet  Bildnisse  mit  rotem  Turban  –  das  autonome  Londoner  Porträt  sowie  die

Assistenzporträts  in  der  Rolin-Madonna,  der  Paele-Madonna und  im  Arnolfini-Spiegel –

allesamt als Selbstdarstellungen van Eycks.99

Schlie (2002) interpretiert den Spiegel im Arnolfini-Bildnis als Metapher des Unsichtbaren:

Die sichtbare Welt (das Bild) spiegle die transzendente. Fallen Bild und Spiegel im gemalten

Spiegelbild zusammen, so vereinen sich beide Welten, was sich exemplarisch bei van Eyck

zeige. So wie sich van Eyck im Spiegel wiedergebe, so spiegle sich die Heilgeschichte im

Gemälde. Die Aussage werde durch die Medaillons am Spiegel verstärkt.100

Van Calster (2003) untersucht rote Kopfbedeckungen (Turbane, Chaperons, Kappen) und

schlägt vor, dass diese als Referenzen auf den Malerberuf gewertet werden könnten. Dass

Maler  solche  Kopfbedeckungen  zur  Kennzeichnung  ihrer  Selbstdarstellungen  gewählt

hätten, dürfte bekannt gewesen sein. Es sei plausibel,  dass diese Tradition von Jan van

Eyck begründet wurde, auch wenn dies nicht belegt werden könne.101 Van Calster sieht

entsprechende  Selbstdarstellungen  mehrfach  bei  Jan  van  Eyck,  etwa  im  Arnolfini-

Doppelporträt,  in  dem er als  Zeuge fungiere,  und in der  Paele-Madonna,  in  der er  das

Potenzial der Malerei über Illusionismus aufzeige.102

Colenbrander (2005), der den Gemäldeinhalt als  Morgengabe des Arnolfini interpretiert,

deutet  den  im Spiegel  aufscheinenden Maler,  wie  viele  andere,  als  Zeugen.  Ergänzend

schlägt  er  vor,  dass  van  Eyck  das  Gemälde  möglicherweise  als  Geschenk  für  Arnolfini

geschaffen habe – als ein originelles, witziges und kostbares Zeichen ihrer Freundschaft.103

Gludovatz (2005) unterzieht das Bildnis und die Signatur einer umfassenden Analyse. Dabei

hebt  sie  den  Schwellencharakter  der  Signatur  hervor,  der  sich  durch  ihre  formale

Abgrenzung ergebe. Die Gestaltung der feinen Linien erinnere an Tinte auf Pergament, was

der Bildidee, dass die Inschrift auf einer Wand bzw. Mauer angebracht sei, widerspreche.

Dieser formale Bruch verdeutliche, dass die Inschrift nicht auf die Handlung, sondern auf

die Malerei selbst verweise.104 Weiters beobachtet Gludovatz, dass der erste Buchstabe des

Namens "eyck" exakt auf der Mittelachse des Gemäldes liegt, direkt oberhalb der linken

Figur im Spiegel. Dies interpretiert sie als formalen Identifikationshinweis.105 Im Kern des

Bildes (und des Spiegelbildes) werde der Künstler trotz der Kleinheit der Reflexion zum

Hauptdarsteller,  wodurch  van  Eyck  eine  ideale  BetrachterIn  vorwegnehme  und  das

Publikum leite.106 Der Vergleich zwischen dem detailgenau ausgeführten Fenster im Bild

und seiner auf das Fensterkreuz reduzierten Darstellung im Spiegel mache deutlich, dass

weder  innerbildliche  Realität  noch  äußere  Wahrheit  gespiegelt  sei.  Vielmehr  sei  diese

Kombination von Fenster und Spiegel ein kunsttheoretischer Verweis bzw. ein bildlicher

Kommentar auf Albertis zeitgleich formulierte Theorie des Tafelbildes als offenes Fenster.107

Van Eyck verweise mit seinem Selbstbildnis sowohl auf den produktiven als auch rezeptiven

Aspekt des Künstlertums.108 Wie in der Paele-Madonna, inszeniere sich van Eyck an einer

Schnittstelle  zwischen  Bild-  und  BetrachterInnenrealität.109 Zudem  sieht  Gludovatz

christologische Bezüge: Die Mittelachse mit Namen und Person des Malers verläuft exakt

links neben dem Gekreuzigten und (selbstbewusst) oberhalb des Christus-Bildnisses in den

Medaillons des Spiegels.110



Calabrese (2006) analysiert die Mehrdeutigkeit der Inschrift „Johannes de Eyck fuit hic“

und fokussiert dabei insbesondere auf das „hic“ (hier). Je nach Lesart könne sich das „hic“

auf  das  Zimmer,  die  Szene,  den  Spiegel  oder  das  gesamte  Bild  beziehen.  Calabrese

favorisiert  keine  der  Deutungen,  weist  jedoch  auf  die  Ironie  hin,  die  sich  aus  der

Kombination  des  kleinen  Selbstbildnisses  und der  überdeutlich  auf  die  Eigenhändigkeit

hinweisenden Signatur ergebe. Im Vergleich mit einem Bildnis in Boschs Höllentafel merkt

Calabrese an, dass van Eycks Selbstironie, die sich in der Darstellung als kleine Randfigur

zeige, bei Bosch ins Sarkastische gesteigert werde.111

Wedekind (2005) interpretiert den  Arnolfini-Spiegel einerseits metaphorisch, andererseits

als  Hinweis  auf  den Konstruktionscharakter  des  Gemäldes.  Der  Spiegel  zeige,  dass  die

BetrachterInnen die Bildwelt nicht betreten könnten, da das Spiegelbild andere Personen

darstelle. Van Eycks Fiktion sei durch optische Gesetze nicht erklärbar. Die Welt, die das

Bildpublikum betritt, sei eine Vorstellungswelt Jan van Eycks, die er selbst bereits verlassen

habe, wie seine Inschrift impliziere (fuit hic). Der Maler, der die Wirklichkeit erfassen solle,

werde  so  zum Zeugen  ihres  Verlustes  –  ein  Verlust,  der  sich  aus  der  Ambivalenz  des

gemalten Spiegelbildes ergebe. 112

2007  führt  Wedekind  aus,  dass  die  Spiegelungen  als  Referenzfiguren  für  die

BetrachterInnen fungieren. Sie stünden stellvertretend für ein Publikum, das das Gemälde

bezeuge  und  die  Zeiten  überdauere.  Die  Figuren  seien  in  eine  „als-ob-Struktur“

eingeschrieben,  die  als  selbstreferenzieller  Beleg  der  künstlerischen  Leistung  wirke.

Wedekind schließt aus, dass es sich bei einer der Figuren um den Maler handelt, da die

Beistellung einer zweiten Figur die künstlerische Leistung van Eycks geschmälert hätte.113

Augath (2007) analysiert das Werk van Eycks vor dem Hintergrund spiritueller Strömungen

der Zeit  und geht  dabei  auch auf  das  Arnolfini-Doppelporträt ein.  Der  Arnolfini-Spiegel

transferiere die Bildwirklichkeit, indem er den Raum und den Zusammenhang des Bildes

sammle  und  weiterführe.  Die  Vergangenheitsform  der  Inschrift  (fuit  hic)  markiere  das

Gezeigte  als  allgemeingültiges  Ereignis,  das  van  Eyck  mit  seinem  Namen  und  dem

Selbstbildnis  bezeuge.  Die  BetrachterInnen  als  Alter  Ego des  Künstlers  erkennen  sich

selbst in anderer Gestalt und bleiben so im Geschehen verortet.114

Burg (2007) analysiert  in seinen Ausführungen zur Signatur vom Mittelalter bis ins 17.

Jahrhundert  die  Sonderrolle  Jan  van  Eycks,  insbesondere  hinsichtlich  seines

außergewöhnlichen Signierverhaltens. Von den achtzehn erhaltenen Werken van Eycks sind

elf signiert, wobei die meisten Signaturen auf den Rahmen angebracht waren, von denen

einige verloren gegangen sind. Daher könne von einer noch höheren Zahl an signierten

Werken  ausgegangen  werden.115 Ausnahmen  hierzu  bilden  die  in  Gemälde  integrierte

Signaturen, wie im Porträt des Timotheus116 und im Arnolfini-Bildnis.117 Mit der Signatur

im  Arnolfini-Doppelporträt beteuere  der  Maler  seine  Anwesenheit  beim  dargestellten

Geschehen,  was  durch  eine  der  Figuren  im  Spiegel  zusätzlich  verstärkt  werde.  Die

Ähnlichkeit  des  Schriftzugs  mit  einer  Notariatsunterschrift  unterstreiche  diese

Zeugenschaft, auch wenn das Fehlen eines Datums verdeutliche, dass das Gemälde nicht

als Urkunde gedacht sei.118 Burg hebt hervor, dass die kalligrafische Erscheinungsform der

Signatur und die  Kombination von Signatur und Selbstdarstellung in  der  Zeit  weder in

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/bosch-hieronymus-die-holle-um-1495-bis-1505-madrid-museo-del-prado/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/bosch-hieronymus-die-holle-um-1495-bis-1505-madrid-museo-del-prado/
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Jan_van_Eyck_-_L%C3%A9al_Souvenir_-_National_Gallery,_London.jpg&oldid=849893240
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Jan_van_Eyck_-_L%C3%A9al_Souvenir_-_National_Gallery,_London.jpg&oldid=849893240
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Jan_van_Eyck_-_L%C3%A9al_Souvenir_-_National_Gallery,_London.jpg&oldid=849893240


Italien  noch  in  den  Niederlanden  in  vergleichbarer  Form  zu  finden  seien.119 Burg

widerspricht  Yius  Deutung,  wonach  die  Selbstdarstellung  als  Alter  Ego für  die

BetrachterInnen fungiere, was sich durch die Schemenhaftigkeit der Darstellung ergeben

soll. Die unbestimmte Darstellung der Spiegelung sei vielmehr durch die geringe Größe der

Figur (1,6 cm, mit einem Gesicht von 1,6 mm) formal bedingt. Burg interpretiert die Figur

in blauer Kleidung als den Maler selbst, der in Begleitung eines Unbekannten auftrete. Es

sei  ein  Sonderfall  des  Selbstporträts  in  Assistenz  –  ein  Bildnis,  das  ein  tatsächliches

Geschehen bezeuge, dem der Maler beigewohnt habe. Das Bildnis, so Burg, unterstreiche

den Inhalt der Signatur, der da lautet: Jan van Eyck war hier.120

Borchert (2008) weist auf das winzige, das Geschehen bezeugende Selbstporträt Jans im

Spiegel und auf die ihn begleitende Person hin.121

Ebert (2008) ordnet die gespiegelten Selbstdarstellungen im  Arnolfini-Spiegel und in der

Paele-Madonna als Grundlage für nachfolgende gespiegelte Selbstbildnisse in Stillleben ein.

Besondere  hervorgehoben  wird  der  Maler  Johann  Wilhelm  Preyer,  der  sich  in  seinem

Stillleben  mit  Weinpokal122 im  Weinglas  spiegle.  Preyer  verschmelze  Bild-  und

Handlungsraum, schaffe eine Verbindung zum bildexternen Raum und erhöhe durch seine

Spiegelung sowohl seine Glaubwürdigkeit als auch die Authentizität der Darstellung. Wie

van Eyck bezeuge er mit seinem Bildnis seine Malerei.123

Salomon (2009) gibt in ihren Ausführungen zu Selbstdarstellungen bei  Geertgen tot Sint

Jans einen  Überblick  über  Funktionen  und  ikonografische  Konventionen  nordischer

Renaissance-Selbstdarstellungen. Als erster selbstreflexiver Künstler gelte Jan van Eyck,

der  sich  in  der  Paele-Madonna und  im  Arnolfini-Bildnis mit  gespiegelten

Selbstdarstellungen verewigte. Im  Arnolfini-Porträt verifiziert er sein Bildnis durch seine

datierte  Signatur  –  die  Selbstdarstellung  repräsentiere  einerseits  die  selbstbewusste

Präsenz van Eycks, andererseits sein Wirken als Maler.124

Cumming  (2009)  analysiert  die  Miniaturfiguren  van  Eycks  in  der  Rolin-Madonna

(Rückenfiguren), der Paele-Madonna (Spiegelung im Schild des Heiligen) und im Arnolfini-

Doppelbildnis (Spiegelung im Spiegel), die er allesamt als Selbstdarstellungen einordnet.125

„[T]he painter does not make a spectacle of himself,“ resümiert Cumming, „Van Eyck's self-

portraits are probably the smallest in art, certainly the most discreet, but their scale is in

inverse proportion to their metaphysical reach.“126 Im Arnolfini-Bildnis betritt der Maler im

Spiegel,  in  Blau gekleidet,  die Szene.  Die Inschrift  in  der Vergangenheitsform und ihre

Verbindung  zur  dargestellten  Figur  interpretiert  Cumming  als  humorvolle

Detaildarstellung:  Während  die  Geschichte  im  Bild  stillstehe,  werde  sie  im  Spiegel

weitergeführt. Der Spiegel reflektiere den BetrachterInnenraum, der zeitlich unabhängig

vom Bildraum existiere. Mit diesem Kunstgriff habe van Eyck das Bild mit offenem Ende

erfunden. Das winzige Selbstporträt sei der Schlüssel zur Kunst. Es sei Zeuge und Erzähler

und bezeuge die dargestellte Bildwirklichkeit.127

Legner  (2009)  betont,  dass  die  Anwesenheit  des  Malers  im  Arnolfini-Bildnis durch  die

Inschrift gegeben sei. Ein Selbstbildnis im Spiegel bestätigt der Autor jedoch nicht.128

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/sint-jans-geertgen-tot/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/sint-jans-geertgen-tot/


Damisch  (2010)  verortet  das  Arnolfini-Doppelporträt im  Kontext  der  Entwicklung  der

Perspektive. Die beiden Zeugen im Spiegel seien Teil eines Bezugssystems, in das auch die

Signatur eingebunden sei,  die das Gemälde lesbar mache. Der Spiegel konzentriere das

Sehen und schaffe einen Kreislauf von Blicken und Gegenblicken. Damisch zieht Parallelen

zu Filippo Brunelleschis Experiment zur Perspektive anhand des Florentiner Baptisteriums,

bei dem ein Spiegel und eine Tür als Bezugspunkte dienten, und sieht den Höhepunkt des

Systems in Velázquez‘ Las Meninas.129

Gigante  (2010)  benennt  drei  gespiegelte  Selbstverweise  Jan  van  Eycks:  Reflexionen  im

Genter Altar, im Arnolfini-Doppelbildnis und in der  Paele-Madonna.130 Im Arnolfini-Bildnis

korrespondiere die gespiegelte Figur mit der Signatur und fungiere als Identifikationsfigur

für das Bildpublikum. Besonders wesentlich sei das Zusammenspiel mit der dominanten

Signatur,  deren  vielschichtig  deutbares  „fuit  hic“  auf  die  dargestellte  Handlung  (die

Zeremonie),  die  Bildtafel  (die  Malerei)  oder  den Spiegel  (den Ort  der  BetrachterInnen)

bezogen werden könne – Gigante favorisiert die letzte Lesart.  Die Spiegelung erscheine

dabei relativ unsichtbar, sie könne wegen fehlender Berufsattribute nicht auf den Maler

bezogen werden und ziele weniger auf  Zeugenschaft  ab,  wie Panofsky sie  interpretiert,

sondern auf die Kommunikation mit dem Publikum. Der Spiegel zeige den Ort des Sehens

der Rezipierenden und die Unbestimmtheit der anonymisierten Silhouetten ermögliche es,

dass sich jede BetrachterIn mit ihnen identifizieren könne. Das Sehen des Malers werde so

zum Sehen des Publikums.131

Kacunko (2010) betrachtet den Spiegel als  Motiv und Metapher für die Kunst der frühen

Neuzeit.132 Eine besondere mediale Beziehung zwischen Bild und Spiegelreflexion stelle

sich im Falle von Selbstbildnissen ein, die üblicherweise nach dem Spiegel gemalt, jedoch

selten als Spiegelbild aufgefasst würden. Eine herausragende Position nehme dabei Jan van

Eyck ein,133 dem der „Spiegel als Medium der Selbstdarstellung auch dazu [diente], seine

eigene unmittelbare Präsenz und die Grenzen des gemalten Bildes aufzuzeichnen.“134 Im

Arnolfini-Spiegel erscheine einerseits der gemalte Innenraum, andererseits spiegelten sich

darin Zeugen, die außerhalb des Bildes stehen. Der gespiegelte Mann mit Turban, der in

Verbindung mit dem Londoner  Porträt mit rotem Turban und einer der Rückenfiguren in

der Rolin-Madonna stehe, könnte Jan van Eyck selbst darstellen.135 Den Spiegelrahmen, der

aus Medaillons mit christlichen Szenen besteht, interpretiert Kacunko als medialen Hinweis

– als eine „Fusion der Formen des Spiegels und der Malpalette der Malerin Marcia“136 und

damit als eine mögliche Anlehnung an frühe Selbstdarstellungen von Frauen, wie sie in

Boccaccios De Claris Mulieribus (1402) beschrieben sind.137 Der Autor kritisiert bisherige

Deutungen  des  Arnolfini-Spiegels,  die  seiner  Meinung  nach  den  Innovationsgehalt  des

Gemäldes  nicht  erfassen.  Der  Spiegel  reflektiere  nicht  primär  außerbildliche  Inhalte,

vielmehr „reflektiert [er] die außerbildlichen, davor stehenden Formen der Gegenwart; die

außerbildlichen Inhalte sind nur noch als Geschichtsbilder in den Rahmen eingeprägt.“138

Unter Verweis auf Willem van Haechts Die Kunstkammer des Cornelis van der Geest,139 das

ein verschollenes Gemälde Jan van Eycks (Das Brautbad der Giovanna Cenami) mit einem

Konvexspiegel zeigt, resümiert der Autor, dass der Künstler die Gattung Selbstporträt dank

seiner Spiegelungen entdeckte, bevor das Motiv zum Standard wurde.140

https://wolfganghock.com/pages%20F%20ist%20tot/26%20%20Brunelleschi.html
https://wolfganghock.com/pages%20F%20ist%20tot/26%20%20Brunelleschi.html
https://wolfganghock.com/pages%20F%20ist%20tot/26%20%20Brunelleschi.html
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-gottvater-um-1425-bis-1432-gent-sint-bavo-kathedrale/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-gottvater-um-1425-bis-1432-gent-sint-bavo-kathedrale/
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:The_Gallery_of_Cornelis_van_der_Geest.JPG
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:The_Gallery_of_Cornelis_van_der_Geest.JPG
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:The_Gallery_of_Cornelis_van_der_Geest.JPG


Mey (2010) untersucht den performativen Charakter des Genter Altars, der möglicherweise

als Einladung an das Publikum gestaltet wurde, den Bildraum zu überwinden und einen

Platz im Gemälde einzunehmen – dieser könnte im Genter Altar im Zentrum unterhalb der

Anbetung des Lammes gedacht gewesen sein. Diese Idee überträgt Mey auf das Arnolfini-

Doppelbildnis, wo durch die Position der Figuren im Spiegel den BetrachterInnen ein Platz

zugewiesen  und  ein  Einstieg  ins  Bild  ermöglicht  werde.  Der  Autor  betont,  dass  die

Spiegelungen  im  Arnolfini-Spiegel wie  in  der  Paele-Madonna141 unbestimmte  Schemen

seien, die für beliebige BetrachterInnen stehen können.142

Scheel  (2014)  führt  eine  detaillierte  Übersicht  über  den  Forschungsstand  zu  den

Deutungsmöglichkeiten der Spiegelungen bei van Eyck, sowohl im Arnolfini-Bildnis als auch

in der Paele-Madonna, an. Sie spricht sich gegen eine Profanisierung der Spiegelungen aus.

Thesen zu Selbstdarstellungen gibt sie wertneutral wieder.143

Warwick (2016) konzentriert sich auf das Potenzial der van Eyck'schen Spiegelungen, Bild-

und bildexterne Räume zu verschmelzen. Im Fall des Arnolfini-Spiegels sind zwei Figuren

zu erkennen: eine steht in der Position des Bildpublikums, die andere nimmt die des Malers

ein,  während  dieser  malte.  Die  Spiegelung  sei  somit  mit  der  Entstehung  der  Tafel

verbunden und stehe symbolisch für die Malerei selbst.144

Cleland (2015) bespricht  Jan van Eycks gespiegelte Selbstdarstellungen im Kontext  von

Rogier van der Weydens verlorenem Selbstporträt im Gerechtigkeitsbild in Brüssel, das von

Cusanus  wegen  seines  direkten  Blickes  aus  dem  Bild  als  „alles  Sehender“  bezeichnet

wurde.145 Im Gegensatz dazu sei van Eyck ein Vorreiter bei der Gestaltung winziger und

undeutlicher Figuren, die vermutlich als Selbstdarstellungen gedacht sind. Diese Bildnisse,

wie sie im  Arnolfini-Spiegel und in der Rüstung des hl.  Georg in der  Paele-Madonna zu

finden sind, wirken, als stünden sie vor dem Werk und würden sich darin spiegeln. Damit

spiele van Eyck auf seine Rolle als Schöpfer dieser lebensecht gemalten Szenen an, die eine

Wiederspiegelung der Wirklichkeit suggerieren. Die Unschärfe der Bildnisse verleihe ihnen

eine  ätherische  Qualität,  die  sich  von  der  bei  van  der  Weyden  beschriebenen

unterscheide.146

Hall (2016) verweist auf die allgemeine Annahme, dass van Eyck auf Basis der Inschrift

tatsächlich „hier“ im Bild des  Arnolfini-Doppelporträts anwesend sein könnte. So befinde

sich der Maler in Begleitung einer weiteren Person im Spiegel und begrüße das Paar mit

erhobener Hand. Die Anwesenheit aller Protagonisten in der Reflektion weise den Spiegel

als Symbol des Individuums aus, zudem sei er als Zeichen Gottes, der Schöpfung und des

Kosmos zu deuten. Neben den gespiegelten Selbstdarstellungen im  Arnolfini-Porträt und

der  in  der  Paele-Madonna habe  van  Eyck  mit  seinem  Porträt  eines  Mannes  mit  rotem

Chaperon vermutlich auch das erste autonome Selbstporträt hinterlassen.147

Bass (2020) greift Thesen zu van Eycks Selbstdarstellungen in Form von Spiegelungen im

Arnolfini-Doppelbildnis und  in  der  Paele-Madonna auf  und  argumentiert,  dass  die

Spiegelung  im Schild  des  Heiligen  diejenige  im  Arnolfini-Spiegel bestätigen  könnte.  Es

könne sich um den Künstler handeln, wenngleich die Inschrift  im  Arnolfini-Bildnis mehr

Fragen aufwerfe, als sie beantworte: Welche der beiden Männer im Spiegel ist der Maler?

http://explore-research.uibk.ac.at/ue-objekt/genter-altar-jan-van-eyck-hubert-van-eyck/
http://explore-research.uibk.ac.at/ue-objekt/genter-altar-jan-van-eyck-hubert-van-eyck/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/weyden-rogier-van-der/


Wen repräsentiert  die  zweite  Figur? Warum ist  die  Inschrift  in  der  Vergangenheitsform

gehalten, wenn der Künstler anwesend ist? Dennoch sei es nicht unmöglich, dass sich der

Maler  als  interner  Zeuge  zeigt.  Die  Inschrift  könne  als  Motiv  der  Verwirrung  gedacht

gewesen sein, um das Gemälde nicht nur als Präsentation der Dargestellten, sondern auch

als Beleg künstlerischen Könnens zu verstehen. Sie zwinge die BetrachterInnen darüber

nachzudenken, wie ein Künstler als Bewohner eines Kunstwerks wahrgenommen werden

könne  –  nämlich  auch  in  Form  einer  selbstreferenziellen  Aussage.148 Weiterführend

fokussiert  die  Autorin  auf  das  Hündchen  im  Arnolfini-Bildnis und  zieht  Vergleiche  mit

anderen  gemalten  Hunden.  Sie  verweist  auf  Vasaris  Lobrede  auf  seinen  verstorbenen

Hund,149 den sie als „witty self-portrait in disguise”150 bezeichnet. Wie Alberti seinen Hund

als Freund vorstellt und damit die Erinnerung an ihn wachhält, so zeige sich van Eyck als

Schöpfer  des  Arnolfini-Bildnisses als  bester  Freund  des  Paars.  „Van  Eyck  ensured  the

legacy of Arnolfini and his wife by creating a portrait that has roused viewers ever since

with  both  curiosity  about  the  couple  and  admiration  for  the  cleverness  of  the  work’s

creator.”151 Abschließend verweist  Bass  auf  Las Meninas als  Gegenstück zum  Arnolfini-

Bildnis, das ebenfalls ein selbstreferenzielles Gemälde mit einem Hund ist.152

Draxler  (2021)  erörtert  das  Arnolfini-Bildnis als  eine  Schnittstelle  in  einem  räumlich-

zeitlichen Gefüge, das durch die bildinhärente Schwelle im Spiegel, in der sich der Maler

befindet, betont werde. Neben planimetrischen Bildachsen sei über den Spiegel auch eine

räumliche Tiefenachse eingeschrieben.  Inschrift  und Porträt  bestätigen die Anwesenheit

des Malers und schaffen eine Aktualisierung, die sich im Betrachten des Bildes offenbare.

Die  Betrachtenden würden so  zu  Bezeugenden und bilden ein  wesentliches  Moment  in

einem System von inhaltlichen Verschränkungen.153

Krabichler (2024) steht der These einer möglichen Selbstdarstellung im  Arnolfini-Spiegel

positiv gegenüber und bietet eine Zusammenschau relevanter Forschungsmeinungen zum

metapikturalen Gehalt des Bildnisses und seiner Inszenierung.154

Verweise

Voll 1906, 29f.↩

Ebd., 30.↩

Weale 1908, 72.↩

Friedländer 1924, 57.↩

Benkard 1927, VII.↩

Goldscheider 1936, 15.↩

Vgl. Panofsky 1934, 124.↩

Davies 1954, 118–120, 123.↩

Hartlaub 1951, 98.↩

Hager 1955, 48.↩

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9. 

10. 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501


Ebd., 45, 48f.↩

Hall 1963, 96.↩

Neumeyer 1964, 18.↩

Robert Campin, Werl-Altar, 1438, Madrid, Museo del Prado.↩

Diego Velázquez, Las Meninas, 1656, Madrid, Museo del Prado.↩

Neumeyer 1964, 18.↩

Snyder 1967, 169.↩

Ebd.↩

Vilain 1970, 53f.↩

Chastel 1971, 539. Zum autonomen Porträt vgl. den Einleitungstext zu Jan van Eyck.↩

Panofsky 1971, 203; gleichlautend in Panofsky (hg.  von Sander/Kemperdick 2001),  199.  Die Funktion der

Zeugenschaft beschreibt der Autor bereits 1934, allerdings ohne eine Selbstdarstellung zu thematisieren, vgl.

Panofsky 1934.↩

Białostocki 1980, 29f, bes. 30, 34.↩

Ebd., 34f. Zum Porträt des Timotheus vgl. den Einleitungstext zu Jan van Eyck.↩

Białostocki 1988, 94.↩

Dhanens 1980, 204.↩

Ebd., 226.↩

Schickel 1982, 25.↩

Meyer zu Eissen 1982, 28–30, 31 (Anm. 11).↩

Bauman 1986, 22.↩

Georgel 1987, 125–127.↩

Jansen 1988, 102f. Zu Jansens Überlegungen zu Léal Souvenir vgl. den Einleitungstext zu Jan van Eyck.↩

Pächt (hg. von Schmidt-Dengler 1989), 106f.↩

Ebd., 27.↩

Seidel 1989, 81f.↩

Ridderbos 1991, 96.↩

Ridderbos 2005, 66, 68.↩

Vgl. weiterführend den Einleitungstext zum Meister von Frankfurt.↩

Irahel van Mechenem, von Selbstporträt mit Gattin, um 1490, London, British Museum.↩

King 1991, 230f, bes. 231.↩

The National Gallery London 1991, 260.↩

Šebková-Thaller 1991, 1–6.↩

Ebd., 4. Vgl. eine entsprechende Inschrift auf: Albrecht Dürer,  Selbstbildnis mit Landschaft, 1498, Madrid,

Museo del Prado.↩

Šebková-Thaller 1992, 55.↩

11. 

12. 

13. 

14. 

15. 

16. 

17. 

18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

23. 

24. 

25. 

26. 

27. 

28. 

29. 

30. 

31. 

32. 

33. 

34. 

35. 

36. 

37. 

38. 

39. 

40. 

41. 

42. 

43. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Werl_Triptych#/media/File:Werl-Triptychons.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/Werl_Triptych#/media/File:Werl-Triptychons.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg&oldid=677024501
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/meister-von-frankfurt/
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Meckenem.jpg&oldid=770322262
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Meckenem.jpg&oldid=770322262
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Selbstportr%C3%A4t,_by_Albrecht_D%C3%BCrer,_from_Prado_in_Google_Earth.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Selbstportr%C3%A4t,_by_Albrecht_D%C3%BCrer,_from_Prado_in_Google_Earth.jpg


Šebková-Thaller 1992, 56.↩

Ebd., 55f.↩

Stoichiţă 1992, 295.↩

Stoichiţă 1998, 247.↩

Carroll 1993, 99.↩

Zum Selbstporträt Pintoricchios vgl. den Einleitungstext zu Pintoricchio.↩

Castelnuovo 1993, 62.↩

Preimesberger 1993, 67; ähnlich in Preimesberger 2004, 16–23.↩

Diego Velázquez, Las Meninas, 1656, Madrid, Museo del Prado.↩

Kulenkampff 1997, 293.↩

Schweikhart 1993, 16.↩

Marin 1995, 207.↩

Ebd., 205.↩

Kemp 1996, 137f.↩

Arasse 1997, 35f.↩

Ferguson O'Meara 1998, 247. Zum Mann mit rotem Chaperon vgl. den Einleitungstext zu Jan van Eyck.↩

Ainsworth 1998, 81.↩

Campbell 1998, 189.↩

Ebd., 216.↩

Zum Bildnis der Margareta van Eyck vgl. den Einleitungstext zu Jan van Eyck.↩

Campbell 2000, 22f.↩

Campbell 2008, 182.↩

Zum Mann mit rotem Turban vgl. den Einleitungstext zu Jan van Eyck.↩

Asemissen/Schweikhart 1994, bes. 70f.↩

Belting 1994b, 135–147, bes. 135.↩

Ebd., 141.↩

Ebd., 143.↩

Ebd.↩

Belting 1994a, 71–73.↩

Ebd., 73.↩

Ebd., 74.↩

Schwartz 1995, 235.↩

Bertrand 1997, 11f.↩

Müller Hofstede 1998, 40–53.↩

Ebd., 40–48, bes, 44, 46f.↩

44. 

45. 

46. 

47. 

48. 

49. 

50. 

51. 

52. 

53. 

54. 

55. 

56. 

57. 

58. 

59. 

60. 

61. 

62. 

63. 

64. 

65. 

66. 

67. 

68. 

69. 

70. 

71. 

72. 

73. 

74. 

75. 

76. 

77. 

78. 

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/pintoricchio/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Meninas_(1656),_by_Velazquez.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/


Marschke 1998, 92.↩

Alpers 1998, 302–304.↩

Wolf 1998, 28.↩

Wolf 1999, 24.↩

Ebd., 26.↩

Wolf 2002, 245.↩

Uspenskij 2001, 73–83. Zu Details zu Uspenskijs Überlegungen vgl. den Forschungsstand zur Spiegelung im

Ring von Gottvater im Genter Altar.↩

Uspenskij 2001, 82f.↩

Ebd., 77f.↩

Yiu 2001, 143, 149.↩

Ebd., 149.↩

Ebd., 159.↩

Ebd., 150.↩

Ebd., 155.↩

Ebd., 159.↩

Ebd., 160; vgl. weiterführend Forschungsstände zur Paele-Madonna und zur Rolin-Madonna.↩

Yiu 2011, 251 (Anm. 14).↩

Ebd., 254.↩

Ebd., 249–254.↩

Herzner 2001, 212.↩

Beyer 2002, 42f.↩

Schlie 2002, 262f.↩

Calster 2003, 482f.↩

Ebd., 479.↩

Colenbrander 2005, 422.↩

Gludovatz 2005, 146.↩

Ebd., 153.↩

Ebd., 155.↩

Ebd., 160f.↩

Ebd., 155, 159.↩

Ebd., 163.↩

Ebd., 154.↩

Calabrese 2006, 55–57.↩

Wedekind 2005, 185f.↩

79. 

80. 

81. 

82. 

83. 

84. 

85. 

86. 

87. 

88. 

89. 

90. 

91. 

92. 

93. 

94. 

95. 

96. 

97. 

98. 

99. 

100. 

101. 

102. 

103. 

104. 

105. 

106. 

107. 

108. 

109. 

110. 

111. 

112. 

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-gottvater-um-1425-bis-1432-gent-sint-bavo-kathedrale#figur_1_fst_1
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-gottvater-um-1425-bis-1432-gent-sint-bavo-kathedrale#figur_1_fst_1
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-paele-madonna-1434-bis-1436-brugge-stedelijke-museum-voor-schone-kunsten#figur_1_fst_1
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-paele-madonna-1434-bis-1436-brugge-stedelijke-museum-voor-schone-kunsten#figur_1_fst_1
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-rolin-madonna-um-1435-paris-musee-du-louvre#figur_1_fst_1
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/eyck-jan-van-rolin-madonna-um-1435-paris-musee-du-louvre#figur_1_fst_1


Wedekind 2007, 338f.↩

Augath 2007, 205f.↩

Zu den Signaturen Jan van Eyck und zu seinem Motto „Wie ich es vermag“ im Detail vgl. bes. Burg 2007, 406–

414.↩

Jan van Eyck, Porträt des Timotheus, 1432, London, National Gallery.↩

Burg 2007, 396.↩

Ebd., 412f.↩

Ebd., 432f.↩

Ebd., 436–438.↩

Borchert 2008, 44.↩

Johann Wilhelm Preyer, Stillleben mit Weinpokal, 1833, Berlin, Staatliche Museen, Nationalgalerie. Vgl. Ebert

2008, 73 (Abb. 1).↩

Ebd., 75.↩

Salomon 2009, 49–55, bes. 50.↩

Cumming 2009, 13–21.↩

Ebd., 21.↩

Cumming 2009, 20f.↩

Legner 2009, 477.↩

Damisch 2010, 434.↩

Gigante 2010, 100.↩

Ebd., 252f.↩

Vgl. das entsprechende Kapitel: Kacunko 2010, 197–294.↩

Ebd., 234f.↩

Ebd., 235.↩

Ebd., 238f. Zum Porträt mit rotem Turban vgl. den Einleitungstext zu Jan van Eyck.↩

Ebd., 239.↩

Ebd.↩

Ebd., 240.↩

Willem van Haecht, Die Kunstkammer des Cornelis van der Geest, 1615, Antwerpen, Rubenshuis.↩

Kacunko 2010, 241f.↩

Mey 2010.↩

Ebd., 90–92, bes. 91.↩

Scheel 2014, bes. 324–326, 354–357.↩

Warwick 2016, 258f.↩

Zu Rogiers verlorenen Rathausbildern, dem überlieferten Selbstporträt und der Beschreibung von Cusanus

vgl. weiterführend den Einleitungstext zu Rogier van der Weyden.↩

113. 

114. 

115. 

116. 

117. 

118. 

119. 

120. 

121. 

122. 

123. 

124. 

125. 

126. 

127. 

128. 

129. 

130. 

131. 

132. 

133. 

134. 

135. 

136. 

137. 

138. 

139. 

140. 

141. 

142. 

143. 

144. 

145. 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Jan_van_Eyck_-_L%C3%A9al_Souvenir_-_National_Gallery,_London.jpg&oldid=849893240
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Jan_van_Eyck_-_L%C3%A9al_Souvenir_-_National_Gallery,_London.jpg&oldid=849893240
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:The_Gallery_of_Cornelis_van_der_Geest.JPG
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:The_Gallery_of_Cornelis_van_der_Geest.JPG
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/weyden-rogier-van-der/


Cleland 2015, 18.↩

Hall 2016, 43, 45. Zum autonomen Porträt vgl. den Einleitungstext zu Jan van Eyck.↩

Bass 2020, 35f.↩

Vgl. Alberti 1443.↩

Bass 2020, 38.↩

Ebd., 41.↩

Ebd., 42.↩

Draxler 2021, 69f.↩

Krabichler 2024, 209–217.↩

Bildnis 2

Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: Gennadii Saus Segura
Quelle: Cleveland Museum of Art
Lizenz: PD
Bildbearbeitung: Detail extrahiert

Lokalisierung im Objekt: links im Bild

Ausführung Körper: Ganzfigur stehend

Ausführung Kopf: Frontalansicht

Ikonografischer Kontext: Auftraggeber

Blick/Mimik: verinnerlichter Blick in Richtung rechts unten

146. 

147. 

148. 

149. 

150. 

151. 

152. 

153. 

154. 

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_selbst-2.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_selbst-2.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/eyck-JanVan_Arnolfini-DP_selbst-2.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Arnolfini_portrait_(1434).jpg


Gesten:
rechte (im Bild linke) Hand erhoben; die andere
Hand hält die der danebenstehenden Dame

Körperhaltung: aufrecht; leicht nach rechts gedreht

Interaktion/Raum-, Bildraumbeziehung/
Alleinstellungsmerkmal:

dominiert das Bild; wird als Rückenfigur im Spiegel
dahinter reflektiert

Zugeordnete Bildprotagonisten:
Giovanna Cenami, die Dame daneben, sowie die
Figuren im Spiegel

Forschungsergebnis: Eyck, Jan van

Künstler des Bildnisses: Eyck, Jan van

Status: widerlegt

Status Anmerkungen:

Die These zum Mann als Selbstdarstellung Jan van Eycks ist
widerlegt, weshalb auf eine Ausführung des Forschungsstandes
verzichtet wird. Weiterführende Detailinformationen hierzu sind im
Einleitungstext zu Jan van Eyck gegeben.

Andere
Identifikationsvorschläge:

Giovanni di Nicolao Arnolfin

Da die These einer Selbstdarstellung Jan van Eycks im Männerporträt widerlegt ist, wird

auf weitere Ausführungen zum Forschungsstand verzichtet.

Johannes de eyck fuit hic

Wie  im  Vortext  zu  Jan  van  Eyck ausgeführt,  steht  das  Arnolfini-Doppelporträt1 u.  a.

aufgrund der Künstlersignatur „Johannes de eyck fuit hic 1434“ (Jan van Eyck war hier

1434) sowie der Spiegelung zweier Figuren im raumerweiternden Konvexspiegel unterhalb

dieser  Inschrift  im  Fokus  der  Forschung.  Beide  Elemente  sind  hinsichtlich  van  Eycks

Strategien der Selbstinszenierung intensiv diskutiert worden, wobei vielfach Überlegungen

zu medienreflexiven Dimensionen einbezogen wurden.2

In  der  Frühen  Neuzeit  galten  Spiegelungen  als  Anspielungen  auf  antike  und  darauf

aufbauende spätmittelalterliche Theorien zur Lichtreflexion – in der Malerei galten diese

als  prägnantes  Mittel,  um  den  Kern  des  Mediums  auszudrücken.3 Die  Verbindung  von

Spiegelungen und Selbstporträts, insbesondere in illusionistischen konvexen Flächen, stellt

jedoch ein seltenes Phänomen dar. Im Arnolfini-Doppelbildnis verschmelzen diese Aspekte

zu einem höchst reflexiven Zeichensystem, wie es eingehend analysiert worden ist. 4

Gerade dieses Zusammenspiel verleiht dem Werk eine herausragende kunsthistorische und

auch bildwissenschaftliche Bedeutung. Ob es sich bei der im Spiegel erkennbaren Figur um

eine Selbstdarstellung im engeren Sinn handelt, ist dabei von nachgeordneter Relevanz. Yiu

weist  zu  Recht  darauf  hin,  dass  eine  eindeutige  Identifizierung  aufgrund  der  geringen

Größe  und  schematischen  Ausführung  der  Figur  nicht  möglich  ist.5 Entscheidend  ist

vielmehr,  dass  van  Eyck  ein  visuelles  System  entwickelte,  das  seine  Autorenschaft

unmissverständlich markiert, ohne sich herkömmlichen Kategorien unterordnen zu lassen.

Würde  man  die  Figur  im  Spiegel  begrifflich  fassen  wollen,  so  ließe  sie  sich  als

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/


kryptomorphes Porträt des Malers bezeichnet – als ein Bildnis, das ihn und zugleich seine

Malerei in ihrer Gesamtheit repräsentiert: Van Eyck ist weder auf die schematische Gestalt

im Spiegel noch auf die Signatur zu reduzieren, und er wird – entgegen vereinzelter Thesen

– auch nicht in der porträtierten Hauptfigur verkörpert. Vielmehr ist van Eyck identisch mit

dem Arnolfini-Doppelporträt als Ganzes, mit dem Gemälde, das Zeugnis von seinem Rang

als genialer inventor ablegt.

Verweise

Der Forschungsstand zum Arnolfini Bildnis wurde insbesondere im Katalog der National Gallery erörtert (NG

186.  Portrait  of  Giovanni  (?)  Arnolfini  and  his  Wife),  vgl.  Campbell  1998,  174–211.  Aktuellere  Beiträge

komplettieren  das  Bild,  vgl.  u.  a.  Campbell  2000;  De  Vos  2002,  57–62;  Gludovatz  2005,  bes.  141–161;

Wedekind 2005;  Yiu 2001.  Zur Literatur zum Gemälde vgl.  weiterführend den Einleitungstext  zu  Jan van

Eyck.↩

Zu  einer  Zusammenschau  einer  Auswahl  relevanter  Forschungsmeinungen  bildtheoretischen  Gehalts  vgl.

Krabichler 2024, 207–214.↩

Preimesberger 1993. Zum Spiegel in der Malerei vgl. Krabichler 2024, 203–206.↩

Vgl. weiterführend den Forschungsstand zu den Figuren im Spiegel.↩

Vgl. u. a. Yiu 2011, 251 (Anm. 14).↩

Literatur

Ainsworth, Maryan Wynn: Gerard David. Purity of Vision in an Age of Transition,
Amsterdam 1998. 
Alberti, Leon Battista: Canis, 1443, https://la.wikisource.org/wiki/
Canis_(Leon_Battista_Alberti) (06.08.2024). 
Alpers, Svetlana: Kunst als Beschreibung. Holländische Malerei des 17. Jahrhunderts, Köln
(2. Aufl.) 1998. 
Arasse, Daniel: Le sujet dans le tableau. Essais d’iconographie analytique (Idées et
recherches), Paris 1997. 
Asemissen, Hermann Ulrich/Schweikhart, Gunter: Malerei als Thema der Malerei (Acta
humaniora), Berlin 1994. 
Augath, Sabine: Jan van Eycks „Ars Mystica“, München 2007. 
Bass, Marisa Anne: Arnolfini’s best friend, in: Netherlands Yearbook for History of Art /
Nederlands Kunsthistorisch Jaarboek Online, 70. Jg. 2020, H. 1, 20–47. 
Bauman, Guy: Early Flemish Portraits 1425–1525, in: The Metropolitan Museum of Art
Bulletin, Spring 1986, NS 43. 
Belting, Hans: Die Erfindung des Gemäldes, in: Belting, Hans/Kruse, Christiane (Hg.): Die
Erfindung des Gemäldes. Das erste Jahrhundert der niederländischen Malerei, München
1994, 33–93. 
Belting, Hans: Spiegel der Welt. Die Erfindung des Gemäldes in den Niederlanden
(Beck'sche Reihe), München 1994. 
Benkard, Ernst: Das Selbstbildnis vom 15. bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts, Berlin
1927. 
Bertrand, Pierre-Michel: Le portrait de van Eyck (Collection Savoir. Sur l’art), Paris 1997. 
Beyer, Andreas: Das Porträt in der Malerei, München 2002. 

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/eyck-jan-van/


Białostocki, Jan: Begegnung mit dem Ich in der Kunst, in: Artibus et Historiae, 1. Jg. 1980,
H. 1, 25–45. 
Białostocki, Jan: The Message of Images. Studies in the History of Art (Bibliotheca artibus
et historiae), Vienna 1988. 
Borchert, Till-Holger: Jan van Eyck, Hong Kong u. a. 2008. 
Burg, Tobias: Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17.
Jahrhundert (Kunstgeschichte, 80), Berlin 2007. 
Calabrese, Omar: Die Geschichte des Selbstporträts, München 2006. 
Calster, Paul van: Of Beardless Painters and Red Chaperons. A Fifteenth-Century Whodunit,
in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 66. Jg. 2003, H. 4, 465–492. 
Campbell, L.: The Fifteenth Century Netherlandish Schools (National Gallery Catalogues),
London 1998. 
Campbell, Lorne: Jan van Eyck. Giovanni (?) Arnolfini und seine Frau, 1434, in: Campbell,
Lorne/Falomir, Miguel/Fletcher, Jennifer/Syson, Luke (Hg.): Die Porträt-Kunst der
Renaissance. Van Eyck, Dürer, Tizian … (Ausstellungskatalog, London, 15.10.2008–
18.01.2009), Stuttgart 2008, 182-183. 
Campbell, Lorne: The Arnolfini Double Portrait, in: Foister, Susan/Jones, Sue/Cool, Delphine
(Hg.): Investigating Jan van Eyck, Turnhout 2000, 17–24. 
Campbell, Lorne: The Fifteenth Century Netherlandish Schools (National Gallery
Catalogues), London 1998. 
Carroll, Margaret D.: „In the Name of God and Profit“: Jan van Eyck's Arnolfini Portrait, in:
Representations, 44. Jg. 1993, 96–132. 
Castelnuovo, Enrico (1973): Das künstlerische Portrait in der Gesellschaft. Das Bildnis und
seine Geschichte in Italien von 1300 bis heute, Frankfurt am Main 1993. 
Chastel, André 1971: Art et Civilisation de la Renaissance en Italie 1971. 
Cleland, Elizabeth: Rogier van der Weyden and Other Red Herrings: the Quest for
Designer's Self-Portraits in Renaissance Tapestries, in: Bordes, Philippe/Bertrand, Pascal-
François (Hg.): Portrait et Tapisserie (Studies in Western Tapestry, 7; Tagungsband, Lyon,
11.06.2010–12.06.2010), Turnhout 2015, 17–24. 
Colenbrander, Herman Th.: „In Promises Anyone Can Be Rich!“. Jan van Eyck's Arnolfini
Double Portrait: A „Morgengave“, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 68. Jg. 2005, H. 3,
413–424. 
Cumming, Laura: A Face to the World. On Self-Portraits, London 2009. 
Damisch, Hubert: Der Ursprung der Perspektive (Daidalia), Zürich 2010. 
Davies, Martin: The National Gallery London. 2. Corpus de la peinture des anciens Pays-Bas
méridionaux au quinzième siècle (Les primitifs Flamands. I. Corpus de la peinture des
anciens Pays-Bas méridionaux au quinzième siècle, 3.2.), Antwerpen 1954. 
De Vos, Dirk: The Flemish Primitives. The Masterpieces; Robert Campin (Master of
Flémalle), Jan van Eyck, Rogier van der Weyden, Petrus Christus, Dieric Bouts, Hugo van
der Goes, Hans Memling, Gerard David, Princeton 2002. 
Dhanens, Elisabeth: Hubert und Jan Van Eyck, Antwerpen 1980. 
Draxler, Helmut: Die Wahrheit der niederländischen Malerei. Eine Archäologie der
Gegenwartskunst, Paderborn 2021. 
Ebert, Bernd: Über den Tod hinaus, in: Völlnagel, Jörg (Hg.): Unsterblich! Der Kult des
Künstlers (Ausstellungskatalog, Berlin, 28.10.2008–15.2.2009), München 2008, 73–78. 
Ferguson O'Meara, Carra: Francesco Petrarca and the Renaissance Idea of Artistic Vision,
in: Panti, Cecilia/Santi, Francesco (Hg.): La visione e lo sguardo nel Medio Evo. 2
(Micrologus, 6), Florenz 1998, 245–255. 
Friedländer, Max J.: Die van Eyck, Petrus Christus (Die altniederländische Malerei, 1),
Berlin u. a. 1924. 
Georgel, Pierre: Artisans, savants, inspirés: les origines des types, in: Georgel, Pierre/
Lecoq, Anne-Marie (Hg.): La peinture dans la peinture, Paris 1987, 123–133. 



Gigante, Elisabetta: Autoportraits en marge. Images de l'auteur dans la peinture de la
Renaissance (Thèse de Doctorat, École des Hautes Études en Sciences Sociales), Paris
2010. 
Gludovatz, Karin: Der Name am Rahmen, der Maler im Bild. Künstlerselbstverständnis und
Produktionskommentar in den Signaturen Jan van Eycks, in: Wiener Jahrbuch für
Kunstgeschichte, 54. Jg. 2005, H. 1, 115–176. 
Goldscheider, Ludwig: Fünfhundert Selbstportraits. Von der Antike bis zur Gegenwart, Wien
1936. 
Hager, Werner: Ein Spiegelmotiv bei Jan van Eyck und das gotische Raumsymbol, in: Hager,
Werner/Imdahl, Max/Fiensch, Günther (Hg.): Studien zur Kunstform, Münster u. a. 1955,
41–70. 
Hall, H. van: Portretten van Nederlandse beeldende kunstenaars. Repertorium. Portraits of
Dutch Painters and Other Artists of the Low Countries, Amsterdam 1963. 
Hall, James: Das gemalte Ich. Die Geschichte des Selbstporträts, Darmstadt 2016. 
Hartlaub, Gustav F.: Zauber des Spiegels. Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der
Kunst, München 1951. 
Herzner, Volker: Yvonne Yiu: Jan van Eyck. Das Arnolfini-Doppelbildnis. Reflexionen über
die Malerei. (Nexus, 51); Frankfurt/Main: Stroemfeld 2001 […], in: Journal für
Kunstgeschichte, 5. Jg. 2001, H. 3, 209–216. 
Jansen, Dieter: Similitudo. Untersuchungen zu den Bildnissen Jan van Eycks (Dissertationen
zur Kunstgeschichte, 28), Köln u. a. 1988. 
Kacunko, Slavko: Spiegel – Medium – Kunst. Zur Geschichte des Spiegels im Zeitalter des
Bildes, München 2010. 
Kemp, Wolfgang: Die Räume der Maler. Zur Bilderzählung seit Giotto, München 1996. 
King, Catherine: Representations of Artists and of Art in Western Europe c.1300–c.1570. 4
Bände (Dissertation, University of East Anglia), Norwich 1991. 
Krabichler, Elisabeth: Vor aller Augen. Das integrierte Selbstporträt als Metabild in der
Frühen Neuzeit (Dissertation, Universität Innsbruck), Innsbruck 2024. 
Kulenkampff, Jens: Spieglein, Spieglein an der Wand …, in: Recki, Birgit/Wiesing, Lambert
(Hg.): Bild und Reflexion. Paradigmen und Perspektiven gegenwärtiger Ästhetik, München
1997, 270–293. 
Legner, Anton: Der Artifex. Künstler im Mittelalter und ihre Selbstdarstellung, Köln 2009. 
Marin, Louis: Topic and Figures of Enunciation: It is Myself that I Paint, in: Melville,
Stephen W./Readings, Bill (Hg.): Vision and Textuality, Durham 1995, 195–214. 
Marschke, Stefanie: Künstlerbildnisse und Selbstporträts. Studien zu ihren Funktionen von
der Antike bis zur Renaissance, Weimar 1998. 
Mey, Marc de: The Ghent Altarpiece and Performative Painting, in: Bocken, Inigo/Borsche,
Tilman (Hg.): Kann das Denken malen? Philosophie und Malerei in der Renaissance,
München 2010, 73–94. 
Meyer zu Eissen, Annette: Spiegel und Raum am Beispiel von drei Bildern bei Jan van Eyck,
Diego Velazquez und Edouard Manet, in: Sello, Katrin (Hg.): Spiegelbilder
(Ausstellungskatalog, Hannover, 9.5.–30.6.1982), Berlin 1982, 27–37. 
Müller Hofstede, Justus: Der Künstler im Humilitas-Gestus. Altniederländische
Selbstporträts und ihre Signifikanz im Bildkontext. Jan van Eyck – Dieric Bouts – Hans
Memling – Joos van Cleve, in: Schweikhart, Gunter (Hg.): Autobiographie und Selbstportrait
in der Renaissance (Atlas. Bonner Beiträge zur Renaissanceforschung, 2), Köln 1998, 39–
68. 
Neumeyer, Alfred: Der Blick aus dem Bilde, Berlin 1964. 
Panofsky, Erwin: Die altniederländische Malerei. 1. Ihr Ursprung und Wesen, hg. von
Jochen Sander/Stephan Kemperdick, Köln 2001. 
Panofsky, Erwin: Early Netherlandish Painting. Its Origins and Character. 1. Text, New York
u. a. 1971. 



Panofsky, Erwin: Jan van Eyck's Arnolfini Portrait, in: The Burlington Magazine for
Connoisseurs, 64. Jg. 1934, 117–127. 
Preimesberger, Rudolf: Der zweite Phidias. Beobachtungen an van Eycks „Madonna des
Kanonikus van der Paele“, in: Neue Zürcher Zeitung Nr. 265 vom 13./14.11.1993, 67f. 
Preimesberger, Rudolf: Selbstreflexivität, zweifach? in: Trnek, Renate/Preimesberger,
Rudolf/Fleischer, Martina (Hg.): Selbstbild. Der Künstler und sein Bildnis
(Ausstellungskatalog, Wien, 19.11.2004–20.02.2005), Ostfildern-Ruit 2004, 16–37. 
Pächt, Otto: Van Eyck. Die Begründer der altniederländischen Malerei, hg. von Maria
Schmidt-Dengler, München 1989. 
Ridderbos, Bernhard: De melancholie van de kunstenaar. Hugo van der Goes en de
oudnederlandse schilderkunst, 's-Gravenhage 1991. 
Ridderbos, Bernhard: Objects and Questions, in: Ridderbos, Bernhard/Buren, Anne van/
Veen, Henk van (Hg.): Early Netherlandish Paintings. Rediscovery, Reception, and
Research, Los Angeles 2005, 4–172. 
Salomon, Nanette: Geertgen tot Sint Jans and the Paradigmatic Personal; or the Moment
Before the Moment of Self-Portraiture, in: Nederlands Kunsthistorisch Jaarboek, 59. Jg.
2009, 44–69. 
Scheel, Johanna: Das altniederländische Stifterbild. Emotionsstrategien des Sehens und der
Selbsterkenntnis (Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst, 14), Berlin 2014. 
Schickel, Joachim: Narziß oder die Erfindung der Malerei, in: Sello, Katrin (Hg.):
Spiegelbilder (Ausstellungskatalog, Hannover, 9.5.–30.6.1982), Berlin 1982, 14–26. 
Schlie, Heike: Bilder des Corpus Christi. Sakramentaler Realismus von Jan van Eyck bis
Hieronymus Bosch, Berlin 2002. 
Schweikhart, Gunter: Das Selbstbildnis im 15. Jahrhundert, in: Poeschke, Joachim/Ames-
Lewis, Francis (Hg.): Italienische Frührenaissance und nordeuropäisches Spätmittelalter.
Kunst der frühen Neuzeit im europäischen Zusammenhang (Italienische Frührenaissance
und nordeuropäisches Mittelalter), München 1993, 11–40. 
Seidel, Linda: „Jan van Eyck's Arnolfini Portrait“: Business as Usual? in: Critical inquiry, 16.
Jg. 1989, H. 1, 54–86. 
Snyder, James: Jan van Eyck and the Madonna of Chancellor Nicolas Rolin, in: Oud-Holland,
82. Jg. 1967, H. 4, 163–171. 
Stoichiţă, Victor I.: Das selbstbewusste Bild. Vom Ursprung der Metamalerei (Bild und
Text), München 1998. 
Stoichiţă, Victor I.: Nomi in cornice, in: Winner, Matthias (Hg.): Der Künstler über sich in
seinem Werk. Internationales Symposium der Bibliotheca Hertziana, Rom 1989
(Tagungsband, Rom, 1989), Weinheim 1992, 293–316. 
The National Gallery London (Hg.): Giotto to Dürer. Early Renaissance Painting in The
National Gallery. The National Gallery London, New Haven u. a. 1991. 
Uspenskij, Boris: La pala d'altare di Jan van Eyck a Gand: La composizione dell'opera. La
prospettiva divina e la prospettiva umana, Milano 2001. 
Vilain, Jacques: L’autoportrait caché dans la peinture flamande du XVe siècle, in: Revue de
l'art, 8. Jg. 1970, 53–55. 
Voll, Karl: Die altniederländische Malerei von Jan van Eyck bis Memling. Ein
entwicklungsgeschichtlicher Versuch, Leipzig 1906. 
Warwick, Genevieve: Looking in the Mirror of Renaissance Art, in: Art History, 39. Jg. 2016,
H. 2, 254–281. 
Weale, William Henry James: Hubert and John van Eyck, Their Life and Work, London u. a.
1908. 
Wedekind, Gregor: Die Entdeckung der Wirklichkeit. Ein geistesgeschichtliches Paradigma
und Jan van Eycks Londoner Doppelbildnis der sogenannten Arnolfini, in: Büchsel, Martin
(Hg.): Realität und Projektion. Wirklichkeitsnahe Darstellung in Antike und Mittelalter
(Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst, 1), Berlin 2005, 171–190. 



Wedekind, Gregor: Wie in einem Spiegel. Porträt und Wirklichkeit in Jan van Eycks
„Arnolfinihochzeit“, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 70. Jg. 2007, H. 3, 325–346. 
Wolf, Gerhard: Jenseits des Flusses – Affinitäten und Differenzen in den Bildkonzepten Jan
van Eycks und Leon Battista Albertis, in: Kruse, Christiane/Thürlemann, Felix (Hg.): Porträt
– Landschaft – Interieur. Jan van Eycks Rolin-Madonna im ästhetischen Kontext (Literatur
und Anthropologie, 4; Tagungsband, Konstanz, 1998), Tübingen 1999, 13–30. 
Wolf, Gerhard: Schleier und Spiegel. Traditionen des Christusbildes und die Bildkonzepte
der Renaissance, München 2002. 
Wolf, Gerhard: „Arte superficiem illam fontis amplecti“. Alberti, Narziß und die Erfindung
der Malerei, in: Göttler, Christine/Müller-Hofstede, Ulrike/Patz, Kristine/Zollikofer, Kaspar
(Hg.): Diletto e maraviglia. Ausdruck und Wirkung in der Kunst von der Renaissance bis
zum Barock, Emsdetten 1998, 10–39. 
Yiu, Yvonne: Der Maler als Zeuge. Strategien der Wahrheitsbezeugung in der Malerei des
Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit, in: Drews, Wolfram/Schlie, Heike (Hg.): Zeugnis
und Zeugenschaft. Perspektiven aus der Vormoderne (Trajekte; Tagungsband, Bremen, 24.–
25.11.2006), München 2011, 247–270. 
Yiu, Yvonne: Jan van Eyck. Das Arnolfini-Doppelbildnis. Reflexionen über die Malerei
(Nexus, 51), Frankfurt am Main u. a. 2001. 
schwartz, Michael: Beholdung and Its Displacements in Renaissance Painting, in: Vos, Alvin
(Hg.): Place and Displacement in the Renaissance (Medieval & Renaissance Texts &
Studies, 132), Binghamton u. a. 1995, 231-254, 
Šebková-Thaller, Zuzana: Jan van Eycks Selbstzeugnisse und das Buch der Weiheit, in:
Konsthistorisk tidskrift 1991, H. 60, 1–8. 
Šebková-Thaller, Zuzana: Sünde und Versöhnung in Jan van Eycks Hochzeitsbild. Die
allegorische und anagogische Ebene des vierfachen Bildsinns, Markt Berolzheim 1992. 

Zitiervorschlag:

Krabichler,  Elisabeth:  Arnolfini-Doppelbildnis  (Katalogeintrag),  in:  Metapictor,  http://
explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/eyck-jan-van-arnolfini-
doppelbildnis-1434-london-national-gallery/pdf/ (06.02.2026). 

Integrierte Selbstbildnisse in der Malerei des 15. Jahrhunderts

Eine systematische Erfassung (FWF-Einzelprojekt P 33552)

Universität Innsbruck – Institut für Kunstgeschichte

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/eyck-jan-van-arnolfini-doppelbildnis-1434-london-national-gallery/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/eyck-jan-van-arnolfini-doppelbildnis-1434-london-national-gallery/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/eyck-jan-van-arnolfini-doppelbildnis-1434-london-national-gallery/pdf/

	Arnolfini-Doppelbildnis
	Eyck, Jan van
	Inhaltsverzeichnis
	Objekt
	Bildnis 1
	Forschungsergebnis: Eyck, Jan van

	Bildnis 2
	Forschungsergebnis: Eyck, Jan van

	Johannes de eyck fuit hic
	Literatur
	Zitiervorschlag:



