
Beweinung Christi

Goes, Hugo van der 

ab 1479 

Österreich; Wien; Kunsthistorisches Museum

Inhaltsverzeichnis

Objekt: Beweinung Christi

Bildnis 1

→ Goes, Hugo van der 

Diskussion: Ist er doch ein Edelmann 

Literaturverzeichnis 

Künstler: Goes, Hugo van der 

Objekt

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/goes-hugo-van-der/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/goes-hugo-van-der/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/goes_beweinung-christi_objekt-1.jpg


Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: BotMultichill
Quelle: Kunsthistorisches Museum Wien
Lizenz: PD

Detailtitel: Beweinung Christi (Teil von Diptychon mit: Sündenfall)

Alternativtitel Deutsch: Wiener Beweinung; Beweinung des Wiener Diptychons

Titel in Originalsprache: Bewening van Christus

Titel in Englisch: Lamentation; Lamentation of Christ

Datierung: ab 1479 

Ursprungsregion: altniederländischer Raum

Lokalisierung: Österreich; Wien; Kunsthistorisches Museum

Lokalisierung (Detail): Inventarnummer: 945; Gemäldegalerie

Medium: Tafelbild; Diptychon

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/goes_beweinung-christi_objekt-1.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/goes_beweinung-christi_objekt-1.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Hugo_van_der_Goes,_,_Kunsthistorisches_Museum_Wien,_Gem%C3%A4ldegalerie_-_Diptychon_mit_S%C3%BCndenfall_und_Erl%C3%B6sung_(Beweinung_Christi),_Beweinung_Christi_-_GG_945_-_Kunsthistorisches_Museum.jpg&oldid=431261039


Bildträger: Holz (Eiche)

Maße: Höhe: 33,8 cm; Breite: 22,9 cm 

Maße Anmerkungen:

ursprüngliches Diptychon in drei Teile zerlegt: Sündenfall, Hl.
Genovefa (vom Sündenfall getrennte Rückseite), Beweinung Christi
(die Rückseite der Beweinung Christi ist weitgehend verloren);
gemeinsam mit Sündenfall als Diptychon präsentiert, Rahmenmaß
gesamt: 41 x 61,5 x 6,5 cm

Ikonografische
Bezeichnung:

Beweinung Christi

Iconclass:
73D721 – lamentation over the dead Christ by his relatives and friends
(Christ usually without crown of thorns)

Signatur Wortlaut: ohne

Datierung Wortlaut: ohne

Auftraggeber/Stifter:
ein Mitglied des burgundisch-niederländischen oder französischen
Adels; Erzherzog Maximilian von Habsburg; Erzherzog Maximilian von
Habsburg mit Maria von Burgund

Provenienz:

1659 Diptychon im Inventar der Brüsseler Galerie von Erzherzog
Leopold Wilhelm als Arbeit von Jan van Eyck beschrieben; nach 1659
in der Kunstsammlung Schloss Ambras gelistet, dort Trennung der
Tafeln spätestens 1780, rechter Flügel mit der Beweinung Christi kam
ins Obere Belvedere, Wien (linker Flügel mit dem Sündenfall kam ins
Untere Belvedere, die Tafel der Hl. Genovefa blieb bis 1884 in
Ambras); 1884 wurden die Tafeln im Kunsthistorischen Museum Wien
wieder zusammengeführt (Gemäldegalerie); 1887 Zuschreibung an
Hugo van der Goes

Zugänglichkeit zum
Entstehungszeitpunkt:

unbekannt

Die Datierung resultiert aus den Ergebnissen einer dendrochronologischen Untersuchung.1

Die  verlorene  Rückseite  der  Beweinung  Christi zeigte  vermutlich  ein  Wappen  vom

Auftraggeber  oder  von  einem  späteren  Besitzer.2 Überlegungen  zum  Auftraggeber

variieren,  vorgeschlagen  ist  ein  Mitglied  des  burgundisch-niederländischen  oder

französischen Adels,3 Erzherzog Maximilian von Habsburg4 (evtl. als gemeinsame Stiftung

mit seiner Gattin Maria von Burgund).5

Verweise

Zur  technologischen  Untersuchung  des  Wiener  Diptychons  vgl.  Strolz  2011,  zur  dendochronologischen

Unterschuchung der Tafel bes. 102.↩

Sander 1992, 44, zur Provenienz 49–51.↩

Ebd., 81.↩

Oettinger 1938, 55 (Anm. 7).↩

1. 

2. 

3. 

4. 



Simon 2015, 240.↩

Bildnis 1

Bildrechte 
URL: Webadresse
Copyright: BotMultichill
Quelle: Kunsthistorisches Museum Wien
Lizenz: PD
Bildbearbeitung: Detail extrahiert

Lokalisierung im Objekt: erste Figur rechts unten

Ausführung Körper: Ganzfigur kniend

Ausführung Kopf: Dreiviertelporträt

Ikonografischer Kontext: Nikodemus als Teil des Figurenpersonals bei der Beweinung Christi

Blick/Mimik:
verinnerlicht wirkender Blick nach links vorne und unten, evtl. in
Richtung Hut/Dornenkrone links vor der Figur am Boden

Gesten:
hält mit seiner Rechten das Leichentuch Christi; selbstbezeichnende
Geste mit der linken Hand

Körperhaltung:
kniet vermutlich auf dem rechten, nicht sichtbaren Bein am Boden;
linkes Bein angewinkelt; Körper aufrecht und zur Bildmitte hin
ausgerichtet; Kopf nach links gedreht, folglich aus dem Bild orientiert

Interaktion/Raum-,
Bildraumbeziehung/
Alleinstellungsmerkmal:

in der rechten vorderen Bildecke an einer Schwelle zum
BetrachterInnenraum, seitlich vom Bildrand überschnitten;
zusammen mit der ebenfalls zeitgenössisch gekleideten Maria
Magdalena im gegenüberliegenden Bildbereich eine die Situation
rahmende, ins Gemälde einführende Figur; wie Maria Magdalena in
einer „verkleinernden“ Körperhaltung (Nikodemus kniet, Maria

5. 

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/goes_beweinung-christi_selbst-1.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/goes_beweinung-christi_selbst-1.jpg
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/media/mediafiles/goes_beweinung-christi_selbst-1.jpg
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:Hugo_van_der_Goes,_,_Kunsthistorisches_Museum_Wien,_Gem%C3%A4ldegalerie_-_Diptychon_mit_S%C3%BCndenfall_und_Erl%C3%B6sung_(Beweinung_Christi),_Beweinung_Christi_-_GG_945_-_Kunsthistorisches_Museum.jpg&oldid=431261039


Magdalena sitzt) am Boden; am Beginn (bzw. am Ende) einer
doppelreihigen, diagonalen Figurenkonstellation; evtl. Blick zum
abgenommenen Hut mit einer Dornenkrone am Boden; über die
körperliche Nähe, das Greifen des Leichentuchs und eine Berührung
mit dem linken Arm Jesu in enger Verbindung mit dem toten Christus
– damit die transzendente Ebene berührend; steht über die Farbe des
Mantels der Gottesmutter nahe (die beiden Kleidungsstücke
umrahmen Christus in Blau); steht über die zeitgenössische Kleidung
zudem in Verbindung mit der vertikal darüber stehenden
Frauenfigur; einziger Männerkopf mit einer Kopfbedeckung; einzige
männliche Figur mit deutlicher Gestik, Hände zudem über starke
Lichtreflexe betont; die Züge des Porträts sind im Vergleich mit den
anderen Gesichtern stark individualisiert

Formale Besonderheiten: Unterzeichnung teils sichtbar

Attribute: Dornenkrone

Kleidung:
zeitgenössische Patrizierkleidung: pelzversäumter Mantel, halbhohe
Lederstiefel, Hut mit Dornenkrone, rote Kappe

Zugeordnete
Bildprotagonisten:

alle Trauernden rund um den Leichnam von Jesus Christus, im
Besonderen: Joseph von Arimathäa und Maria als unmittelbar
anschließende; Jesus Christus; Maria Magdalena im
gegenüberliegenden Bildeck; zeitgenössische Frauenfigur mit
erhobenen Händen am rechten Bildrand oberhalb: eine Stifterin, oder
konkret die Stifterin Maria von Burgund

Zur  zeitgenössische  Frauenfigur  als  eine  Stifterin,1 konkret  als  die  Stifterin  Maria  von

Burgund.2

Verweise

Sander 1992, 81.↩

Simon 2015, 240.↩

Forschungsergebnis: Goes, Hugo van der

Künstler des Bildnisses: Goes, Hugo van der

Status: kontrovers diskutiert

Andere Identifikationsvorschläge: ein Stifter; ein unbestimmbarer Mann; Kaiser Maximilian I.

1. 

2. 

Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Erstzuschreibung Denny 1980 Denny 1980 – A
Symbol in Hugo
van

bes.
122

Details

Dennys Beitrag ist
weniger eine
Erstzuschreibung als
vielmehr eine
Erstthematisierung.

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/goes-hugo-van-der/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/kuenstler/goes-hugo-van-der/


Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Skeptisch/
verneinend 

Ridderbos 1990 Ridderbos 1990
– Die Geburt
Christi des
Hugo

138
(Anm.
9)

Details

Der Autor äußert
sich skeptisch, aber
nicht gänzlich
ablehnend.

Skeptisch/
verneinend 

Ridderbos 1991 Ridderbos 1991
– De
melancholie
van de
kunstenaar

166–
168

Details

Der Autor äußert
sich skeptisch, aber
nicht gänzlich
ablehnend.

Skeptisch/
verneinend 

Sander 1992 Sander 1992 –
Hugo van der
Goes

80f - 

Skeptisch/
verneinend 

Kruse 1994 Kruse 1994 –
Dokumentation
Goes

235 - 

Skeptisch/
verneinend 

Dhanens 1998 Dhanens 1998 –
Hugo van der
Goes

226–
229,
232,
377
(Anm.
139),
383
(Anm.
278)

- 

Bejahend Koster 2003/2008 Koster 2003 –
New
Documentation
for the Portinari

171 - 

Bejahend Koster 2008 Koster 2008 –
Hugo van der
Goes

88 - 

Skeptisch/
verneinend 

Kapfer 2008 Kapfer 2008 –
Überlegungen
zu den
Bildnissen

53f - 

Bejahend Legner 2009 Legner 2009 –
Der Artifex

440–
442

- 

Bejahend Salomon 2009 Salomon 2009 –
Geertgen tot
Sint Jans

54, 67
(Anm.
54)

- 

Skeptisch/
verneinend 

Strolz 2011 Strolz 2011 –
Das Wiener
Diptychon von
Hugo

105,
124–
126

- 



Denny  verweist  1980  auf  eine  bis  ins  16.  Jahrhundert  reichende  Tradition  von

Selbstdarstellungen in der Rolle des hl. Nikodemus in der italienischen Skulptur.1 Dabei

räumt der Autor ein, dass diese Tradition im Norden als weniger stark ausgeprägt gilt, und

erwägt, dass diese Einschätzung nur dadurch zustande gekommen sein könnte, dass die

Tradition  aufgrund  fehlenden  Interesses  bislang  wenig  beforscht  wurde.  Als

entsprechendes  nordisches  Fallbeispiel  nennt  er  den  hl.  Nikodemus  in  Rogier  van  der

Weydens Grablegung: „We have […] one identifiable Netherlandish example: Rogier van der

Weydens’s Entombment […] includes a Nicodemus which there is every reason to believe is

a portrait of the artist.“ Auch im Nikodemus in der Goes’schen  Beweinung, so der Autor

weiterführend, sei eine Referenz an den Künstler zu sehen: „not necessarily a self-portrait

(we  have  no  secure  evidence  for  Hugo’s  appearance)  but  in  some  sense  a  deliberate

projection  of  the  painter  himself  into  the  action  of  the  pious  lament.“2 Van  der  Goes’

Darstellung  des  Nikodemus  wertet  Denny  als  ein  künstlerisch  ambitioniertes,

selbstbewusstes Statement; die Kleidung und Attribute der Figur als Ausdruck der tiefen

Religiosität des Malers. So gelte die Dornenkrone auf dem abgelegten Hut als Symbol und

drücke eine  Imitatio Christi aus. Auch die enganliegende Kopfbedeckung des Nikodemus

sei  in  diesem Sinne  zu  verstehen,  da  die  blutrote  Farbe  das  Tragen  der  Dornenkrone

impliziere und den Maler willig und bereit erscheinen lasse, sowohl der Passion Christi zu

folgen  als  auch  den  Schmerz  des  Martyriums  zu  ertragen.  Die  feine  Kleidung  des

Nikodemus  wirke  damit  kontrastierend  als  Ausdruck  des  Erfolgs  und  der  höfischen

Verbindungen  des  Künstlers.  Über  diese  beiden  Extreme  sei  ein  Konflikt  der

Selbstbehauptung  von  Hugo  van  der  Goes  zwischen  weltlichem  und  geistigem  Leben

ausgedrückt: „Implied in the painting is a conflict between the trappings of nobility and the

summons to share Christ‘s pain and abasement [...].“3

1990 nimmt Ridderbos Dennys Interpretation auf. Er erörtert, dass es sich bei der Figur in

Ableitung der Tradition von Selbstdarstellungen in der Rolle des hl. Nikodemus um eine

Selbstreferenz von van der Goes handeln könnte, dass aber nicht zweifelsfrei festzustellen

Typ Autor/in Jahr Referenz Seite Anmerkungen

Skeptisch/
verneinend 

Franke 2012 Franke 2012 –
Raum und
Realismus

208
(Anm.
673),
274
(Anm.
891)

- 

Skeptisch/
verneinend 

Simon 2015 Simon 2015 –
Studien zu
Hugo van

47
(Anm.
168),
57–65,
70–73,
79f

- 

Skeptisch/
verneinend 

Eising 2023 Eising 2023 –
Hugo van der
Goes

173,
175
(Anm.
10)

- 

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/weyden-rogier-van-der-grablegung-um-1463-bis-1464-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/weyden-rogier-van-der-grablegung-um-1463-bis-1464-florenz-gallerie-degli-uffizi/


ist,  inwiefern  es  sich  dabei  um  ein  Selbstporträt  im  eigentlichen  Sinn  handelt.

Weiterführend fokussiert Ridderbos auf eine von Dennys Vorschlag abweichende mögliche

Funktion  des  Bildnisses:  Ähnlich  wie  in  der  Geburt  Christi spiegle  das  Gemälde  einen

inneren Konflikt wider,  den Hugo van der Goes als Künstler durchlebte. Das Bildnis sei

„weniger was die soziale Stellung des Künstlers anbelangt [zu deuten], als in Bezug auf die

künstlerischen Aufgaben im Lichte der Ideale der  Devotio Moderna.“  4 1991 beschäftigt

sich  Ridderbos  erneut  mit  Dennys  These.  Er  weist  darauf  hin,  dass  sich  eine

Selbstdarstellung in der Rolle des Nikodemus trotz deutlich ausgeprägter Porträthaftigkeit

der Figur nicht verifizieren lässt. Zugleich argumentiert der Autor, dass schon die Kenntnis

von der Legende des Nikodemus, der das  Volto Santo dargestellt habe, dem Künstler für

eine Identifizierung mit dem Heiligen gereicht haben könnte.5 Ridderbos deutet das Bildnis

als ein Symbol für eine innere Wandlung des Malers, der danach trachtete, dem Bösen zu

widerstehen.  Voraussetzung  für  solch  eine  Lesart  sei  es,  die  Tafel  der  Beweinung als

inhaltliches Pendant zum Sündenfall zu begreifen.6

1992 reagiert Sander ausführlich auf Dennys These. Nach Sander gilt Hugo van der Goes

als ein traditioneller Handwerksmeister, weshalb eine Erhöhung seiner Person, die über die

elegante  Darstellung  gegeben  wäre,  kaum  denkbar  sei.  Damit  sei  die  These  zum

Selbstbildnis  ad  absurdum  geführt.  Zudem  betont  Sander,  dass  es  in  der

altniederländischen Malerei kein gesichertes Vergleichsbeispiel einer Selbstthematisierung

als Nikodemus gebe. Mit Dennys Interpretationen von Dornenkrone, Hut und roter Kappe

als Zeichen persönlicher Nachahmung Jesu geht Sander jedoch d’accord. Er verweist auf

die stark ausgeprägten porträthaften Züge der Figur und resümiert, dass es sich um einen

Stifter handeln könne. Dieser stehe vermutlich in Zusammenhang mit der zeitgenössischen

Frauenfigur auf der rechten Seite, die erst im Laufe des Malprozesses hinzugefügt wurde

und  der  heiligen  Handlung  nicht  zugeordnet  werden  kann.  Die  Tracht  des  Mannes,

besonders die abgelegte Kopfbedeckung, die in Form und Dekoration an einen Fürstenhut

erinnere,  könnte  auf  ein  Mitglied  aus  dem  burgundisch-niederländischen  oder

französischen Adel verweisen.7

Obwohl  die  Figur  des  Nikodemus,  wie  Kruse  (1994)  hervorhebt,  Künstlern  durch  ihre

legendäre Rolle als Maler oder Bildschnitzer als Identifikationsfigur dienen kann, spricht

die Kleidung des Mannes gegen eine Deutung als Künstlerbild. Vielmehr sei es möglich,

dass  ein  Stifter  mit  der  Dornenkrone  auf  seinem  Hut  als  Zeichen  seiner  religiösen

Überzeugung dargestellt sei.8

1998 lehnt  Dhanens Dennys  Vorschlag ebenfalls  ab.9 Das  Porträt  verdeutliche über  die

expressive  Geste  der  zur  Brust  geführten  Hand  Empathie  gegenüber  der  Passion.

Zusammen mit der Figur der Maria Magdalena gebe es der Komposition Struktur und Halt.

Die Kleidung weise den Mann als Angehörigen der Bourgeoisie des 15. Jahrhunderts aus,

weshalb Dhanens ein Stifterporträt annimmt.10

2003 führt Koster an, dass die Figur des Nikodemus lange als Selbstporträt gesehen wurde.

Obwohl  sie  dazu  nicht  konkret  Stellung  bezieht,  thematisiert  sie  inhaltliche

Zusammenhänge mit dem Goes’schen  hl.  Lukas,11 mit einer Identifikationsfigur, die sich

besonders für Selbstdarstellungen eigne. Darüber hinaus führt Koster Vergleiche zu einer



Figur hinter der Gruppe der Hirten im Portinari-Altar an, für die sie indirekt ebenfalls die

Möglichkeit einer Selbstdarstellung in den Raum stellt. He (the figure of Nicodemus) has

the same prominent,  sharp nose,  dark hair  and piercing gaze as  the figure behind the

shepherds.  Also intriguing is  his  resemblance to what seems to be a faithful  copy of  a

painting by Van der Goes of St Luke. […] [It] was a suitable figure on which to project a self-

portrait without the risk of blasphemy.“12

2008 schließt sich Kapfer Sanders und Kruses Theorie zu einem möglichen Stifterbildnis

an.13

2009  widmet  Legner  in  seiner  Abhandlung  zum  Artifex Selbstdarstellungen  als

Identifikationsfiguren  ein  eigenes  Kapitel14 und  untersucht  darin  Rollenporträts  in  der

Gestalt von Heiligen, deren Motivation in der Zurschaustellung von Nachfolgerschaft und

Frömmigkeit  begründet  liegt.  Prädestiniert  hierfür  erscheine  u.  a.  die  Figur  des  hl.

Nikodemus,  was  Legner  unter  Bezugnahme  zum  Forschungsstand  zu  van  der  Goes‘

möglichem  Selbstporträt  in  der  Beweinung erörtert.  Der  Autor  zitiert  etwa  Kruses

Überlegungen zur aristokratischen Kleidung und führt darauf aufbauend weiter aus, dass

sich  diese  mit  anderen  Darstellungen  des  Nikodemus  vergleichen  lasse  und  auch  zum

Charakter  von  van  der  Goes  passe.  Die  Aufnahme des  Goes’schen  Porträts  in  Ladners

Aufzählung  von  Künstlerselbstdarstellungen  in  Rollen  impliziert  die  Anerkennung  des

Bildnisses als Selbstporträt durch den Autor,  wenngleich dieser sich nicht eindeutig für

oder gegen die Identifizierung ausspricht.15

Salomon  (2009)  weist  darauf  hin,  dass  sich  sowohl  Maler  als  auch  Bildhauer  in  der

Renaissance in der Rolle des Nikodemus in ihre Werke einfügten. Im Anmerkungsapparat

weist die Autorin auf die Thematisierungen von entsprechenden Selbstdarstellungen bei

Hugo  van  der  Goes  und  Rogier  van  der  Weyden hin  und  ergänzt,  dass  diese

Identifizierungen nicht allgemein anerkannt sind.16

Im  Zuge  der  technologischen  Studien  zum  Wiener  Diptychon 2011  fokussiert  Strolz

einerseits  auf  die  differenzierte  Darstellungsweise  der  Figur,  die  eine  besondere

Individualisierung bewirke,17 andererseits widmet sie der Unterzeichnung des Gemäldes

besonderes Augenmerk. Dabei legt Stolz einen wesentlichen Befund vor und stellt dabei

einen  direkten  Bezug  zur  Selbstporträtdiskussion  her  –  nämlich,  dass  Nikodemus  als

„andere  Person“  angelegt  war:  Mittels  infrarotreflektografischer  Bildgebung  konnte

nachgewiesen werden,  dass  anstelle  der  Haube ein  unbedeckter  Kopf  mit  einer  Tonsur

(oder  Glatze)  vorgesehen  war.  Weiters  war  die  Kleidung  ohne  Pelzbesatz  gedacht  und

erinnere somit an einen Habit; die Schuhe waren einfach angelegt und auch das Gesicht

war deutlich weniger porträthaft gezeichnet. Strolz lässt es offen, ob diese Beobachtungen

Dennys These des Selbstporträts unterstützen, gibt aber zu bedenken, dass van der Goes

seine letzten Jahre als Laienbruder verbrachte und möglicherweise eine Tonsur trug.18

Franke (2012) spricht sich, mit Hinweis auf die in diversen Kopien nach der Beweinung bis

ins 16. Jahrhundert variierende, zeitgenössische Kleidung des Nikodemus (und des Joseph

von Arimathäa), dafür aus, dass diese „eine Identifikation des Auftraggebers zulassen“.19

Kosters indirekt formulierte Überlegungen zum Nikodemus (s. o.) interpretiert Franke als

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-anbetung-der-hirten-portinari-altar-1474-bis-1476-77-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-anbetung-der-hirten-portinari-altar-1474-bis-1476-77-florenz-gallerie-degli-uffizi/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/weyden-rogier-van-der-grablegung-um-1463-bis-1464-florenz-gallerie-degli-uffizi/


Zustimmung zur Selbstporträtthese: „Sie [Koster] sieht ein weiteres Porträt im Nikodemus

der Wiener ‚Beweinung‘.“20

Simon (2015),  die dem  Wiener Diptychon21 in ihrer Dissertation zu Hugo van der Goes

besonderen Stellenwert einräumt, bezeichnet die fragliche Figur zunächst als einen nicht

bestimmbaren Mann.  Selbst  die  Identifizierung als  Nikodemus ist  für  die  Autorin  nicht

erwiesen, da es mehrere Figuren im Bild gebe, die diese Rolle innehaben könnten.22 In

weiterer Folge arbeitet Simon die von Oettinger in die Forschung eingebrachte These, es

könne sich beim Auftrag für  das  Wiener  Diptychon um eine Stiftung von Maximilian I.

handeln,23 aus. Simon schafft auf Basis ikonografischer Analysen eine Verbindung zwischen

dem politischen Geschehen der Zeit (dem burgundischen Erbfolgekrieg, der Teilung des

Burgunderreichs  in  den  1470er  Jahren)  und  dem  im  Buch  von  Ezechiel  überlieferten

Untergang des biblischen Reichs von Tyrus.24 Wie bei Ezechiel der Untergang des Reichs

mit dem Tod Christi parallelisiert wird, setzt Simon den toten Heiland von van der Goes mit

dem Untergang des Burgunderreichs nach Karl dem Kühnen gleich. Die Figur im rechten

Bildeck identifiziert  sie  mit  Maximilian,  dem trauernden Erbfolger.  Wie die Fürsten des

Reiches von Tyrus, die entsprechend der Beschreibung in der alttestamentarischen Quelle

ihr Gewand ablegten, um Schrecken und Reue auszudrücken, habe auch Maximilian seinen

Hut  abgenommen  und  sich  auf  den  Boden  gesetzt.  So  betrauere  er  den  verlorenen

Reichtum und die Einbußen von wirtschaftlicher Macht.25 Resümierend beschreibt Simon

die Funktion des Diptychons als Andachtshilfe für den gläubigen Maximilian, der für die

Verteidigung seiner Länder gegen den Feind betet.26 Den Fürstenhut mit Dornenkrone an

jener  Stelle,  an der  sich traditionellerweise  ein  Totenkopf  befindet,  interpretiert  sie  als

symbolisches Attribut Karls des Kühnen.27

Eising (2023) gibt Auskünfte zur Unterzeichnung der Figur, die mit Tonsur und Halbglatze

ausgeführt war. Dennys Vorschlag, es könne sich um eine Selbstdarstellung handeln, setzt

der Autor entgegen, dass van der Goes als Bruder im Konvent vermutlich einen Bart trug.28

Verweise

Als Beispiele hierfür nennt der Autor die Bildhauer Niccolo dell’Arca, Michelangelo Buonarroti und Baccio

Bandinelli.↩

Denny 1980, 122.↩

Ebd.↩

Ridderbos 1990, 138 (Anm. 9).↩

Ridderbos 1991, 166.↩

Ebd., 166–168.↩

Sander 1992, 80f.↩

Kruse 1994, 235.↩

Dhanens 1998, 377 (Anm. 139), 383 (Anm. 278).↩

Dhanens 1998, 226–229, 232.↩

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9. 

10. 



Vgl. den Einführungstext zu Hugo van der Goes.↩

Koster 2003, 171. Ähnlich in: Koster 2008, 88.↩

Kapfer 2008, 53f.↩

Legner 2009, 435–451.↩

Ebd., 440–442.↩

Salomon 2009, 54, 67 (Anm. 54).↩

„Die Gestaltung der Gesichtszüge und die Modellierung der Körperformen geschahen in fast zeichnerischer

Weise  […].  Vergleicht  man  dazu  das  Gesicht  des  Nikodemus,  so  scheint  die  Malweise  dort

weniger ,zeichnerisch‘, mit fein vertriebenen Schattierungen und detailreicher Ausarbeitung der individuellen

Gesichtszüge […].“ Strolz 2011, 105.↩

Strolz 2011, 124–126.↩

Franke 2012, 208 (Anm. 673).↩

Ebd., 274 (Anm. 891).↩

Die Beweinung Christi ist Teil des Wiener Diptychons.↩

Simon 2015, 47 (Anm. 168).↩

Oettinger 1938, 55 (Anm. 7).↩

Vgl. Ez 26–28. Zudem schließt die Autorin auch Analysen von weiteren theologischen bzw. philosophischen

Schriften in ihre Überlegungen ein (Paulus’ Römerbrief; Lorenzo Vallas De libero arbitrio), vgl. Simon 2015,

52–57.↩

Simon ebd., 60, Ez 26,16: „Dann steigen alle Fürsten der Küstenländer von ihren Thronen herab, sie legen

ihre Gewänder ab und ziehen ihre bunt gewebten Kleider aus. Sie hüllen sich in Schrecken und setzen sich auf

den  Boden;  […]“.  Universität  Innsbruck,  www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/ez26.html.  Zum

Gesamtzusammenhang Bild, Text und Politik vgl. Simon 2015, 57–65.↩

Simon 2015, 70–73.↩

Ebd., 79f.↩

Eising 2023, 173, 175 (Anm. 10).↩

Ist er doch ein Edelmann

Die Beweinung Christi, Teil des nur fragmentarisch erhaltenen und in Einzelteile zerlegten

Wiener Diptychons, zählt zu den meistdiskutierten Arbeiten von Hugo van der Goes und ist

in  Bezug  auf  ihre  Ausführung  und  Datierung  höchst  umstritten.1 Eine  weitgehend

inhaltliche  Unabhängigkeit  der  einzelnen  Teile  erlaubt  trotz  partieller  kompositorischer

Übereinstimmungen2 und möglicher ikonografischer Bezüge3 eine isolierte Betrachtung der

Tafel.

Wie auch viele italienische Selbstdarstellungen befindet sich das mutmaßliche Selbstporträt

im hier diskutierten Bild am rechten Bildrand und ist dem Geschehen vorgelagert. Ein Blick

auf das Oeuvre von Hugo van der Goes – insbesondere auf die beiden Gemälde Marientod

und Anbetung der Hirten – zeigt jedoch, dass die kompositorische Verankerung des Mannes

kein  schlagkräftiges  Argument  für  die  Deutung  des  Protagonisten  als  eine  persönlich

zuordenbare Figur bzw. als ein Selbstporträt liefert.

11. 

12. 

13. 

14. 

15. 

16. 

17. 

18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

23. 

24. 

25. 

26. 

27. 

28. 

http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/goes-hugo-van-der/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-anbetung-der-hirten-1480-bis-1482-berlin-staatliche-museen-gemaldegalerie/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-anbetung-der-hirten-1480-bis-1482-berlin-staatliche-museen-gemaldegalerie/


Dieser Schluss ergibt sich aus der Beobachtung, dass Figuren am vorderen Gemälderand

bzw.  in  den  der  Bildhandlung  vorgelagerten  Raumschichten  Hugo  van  der  Goes  zur

Abgrenzung  des  Bildraums  dienten,  aber  auch  dazu,  Handlungsbühnen  zu  inszenieren,

close-up  Effekte  zu  verstärken  und  die  BetrachterIn  gezielt  an  das  Geschehen

heranzuführen.4 Dennoch  weisen  zahlreiche  Alleinstellungsmerkmale,  die  Verortung  an

verschieden gearteten Bildschwellen und die starke Individualisierung des Mannes auf eine

hervorgehobene und wesentliche Stellung hin: Zu ersterem zählen die rote Kappe und der

abgenommen Hut ebenso wie die bedeutsam inszenierten Gebärden und der Blick in den

Raum  der  Rezipierenden;  zu  zweiterem  die  Verankerung  am  Bildrand,  an  der  Grenze

zwischen  irdischer  und  himmlischer  Sphäre,  zum  letzten  die  detailliert  ausgearbeitet

Physiognomie.

Seit  Beginn  der  Forschungsdiskussion  bei  Denny  steht  die  hochwertige  zeitgenössische

Kleidung des Mannes im Fokus, die in seltsamem Widerspruch mit der Identifizierung der

Figur als Selbstinszenierung des im geistigen Leben des Roode-Klosters verhafteten Malers

steht.5 Erst  mit  dem Befund  von  Strolz  kann  dem entgegengehalten  werden,  dass  die

ursprüngliche Bildanlage eine deutlich bescheidenere Figur vorsah, die aber schlussendlich

nicht zur Ausführung kam.6 Die Gründe hierfür müssen ebenso offen bleiben wie die Frage,

ob die Figur ursprünglich eventuell als Selbstbildnis gedacht war oder nicht. Ein Abgleich

mit den Ergebnissen Sanders, der u. a. die ebenfalls zeitgenössisch gekleidete Frauenfigur

am rechten Bildrand als ursprünglich nicht vorgesehene Einfügung aufdeckte, führt zum

Schluss, dass es sich beim Rollenporträt um ein Stifterbildnis (bei der Frauenfigur um eine

zugehörige Stifterin) handeln dürfte. Der Stifter könnte dabei ähnliche Eigenschaften zum

Ausdruck bringen bzw. Botschaften transportiert haben wollen, wie sie in der Forschung

bereits  unter  anderen  Vorzeichen  für  die  Figur  festgestellt  wurde:  eine  tiefe  religiöse

Verbundenheit mit Christus und der Passion.

Verweise

Vgl. weiterführend u. a. Eising 2023; Sander 1992, 44; 77–79; Simon 2015, 48–51.↩

Hierzu zählt etwa eine nach rechts unten abfallende Kompositionsdiagonale. Vgl. Sander 1992, 49.↩

Zu ikonografischen Zusammenhängen vgl.  u.  a.  Simon,  die  das  Diptychon nach geisteswissenschaftlichen

Hintergründen  und  nach  Zusammenhängen  mit  historischen  und  politischen  Begebenheiten  der  Zeit

hinterfragt. Simon 2015, 51–84, bes. 51–73.↩

Die kompositorischen Gemeinsamkeiten, die sich bei van der Goes durch Gestalten an der vorderen Bildkante

ergeben,  sind  auch  in  der  Forschung  wiederholt  thematisiert.  Jüngst  vergleicht  etwa  Simon  die  beiden

Figuren  in  der  Beweinung mit  jenen  im  Marientod und  sieht  sie  als  Faktoren  für  die  in  den  jeweiligen

anschließenden Szenen vorherrschende „Raumenge“. Neben der Gruppierung von Figuren um ein Hauptmotiv

sieht sie zudem die Inszenierung von ausdrucksstarken Gesichtern und Händen als übereinstimmend an. Vgl.

ebd., 86f.↩

Zur Biografie Hugo van der Goes vgl. den Einführungstext zum Maler.↩

Strolz 2011, 126.↩

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-marientod-1480-bis-1482-brussel-groeningemuseum/
http://explore-research.uibk.ac.at/kuenstler/goes-hugo-van-der/


Literatur

Denny, Don: A Symbol in Hugo van der Goes' Lamentation, in: Gazette des Beaux-Arts, 95.
Jg. 1980, H. 6, 121–124. 
Dhanens, Elisabeth: Hugo van der Goes, Antwerpen 1998. 
Eising, Erik: Hugo van der Goes. Wiener Diptychon, in: Kemperdick, Stephan/Eising, Erik
(Hg.): Hugo van der Goes. Zwischen Schmerz und Seligkeit (Ausstellungskatalog, Berlin,
31.3.–16.7.2023), München 2023, 166–175. 
Franke, Susanne: Raum und Realismus. Hugo van der Goes’ Bildproduktion als
Erkenntnisprozess, Frankfurt am Main u. a. 2012. 
Kapfer, Elisabeth: Überlegungen zu den Bildnissen von Hugo van der Goes – Stifterbilder
und mögliche Selbstporträts (Diplomarbeit, Universität Wien), Wien 2008. 
Koster, Margaret L.: Hugo van der Goes and the Procedures of Art and Salvation, London
2008. 
Koster, Margaret L.: New Documentation for the Portinari Altar-Piece, in: The Burlington
Magazine, 145. Jg. 2003, H. 1200, 164–179. 
Kruse, Christiane: Dokumentation. Hugo van der Goes, in: Belting, Hans/Kruse, Christiane
(Hg.): Die Erfindung des Gemäldes. Das erste Jahrhundert der niederländischen Malerei,
München 1994, 226–242. 
Legner, Anton: Der Artifex. Künstler im Mittelalter und ihre Selbstdarstellung, Köln 2009. 
Oettinger, Karl: Das Rätsel der Kunst des Hugo van der Goes, in: Jahrbuch der
Kunsthistorischen Sammlungen in Wien, 12. Jg. 1938, 43–76. 
Ridderbos, Bernhard: De melancholie van de kunstenaar. Hugo van der Goes en de
oudnederlandse schilderkunst, 's-Gravenhage 1991. 
Ridderbos, Bernhard: Die „Geburt Christi“ des Hugo van der Goes: Form, Inhalt, Funktion,
in: Jahrbuch der Berliner Museen, 32. Jg. 1990, 137–152. 
Salomon, Nanette: Geertgen tot Sint Jans and the Paradigmatic Personal; or the Moment
Before the Moment of Self-Portraiture, in: Nederlands Kunsthistorisch Jaarboek, 59. Jg.
2009, 44–69. 
Sander, Jochen: Hugo van der Goes. Stilentwicklung und Chronologie (Berliner Schriften
zur Kunst, 3), Mainz am Rhein 1992. 
Simon, Anna: Studien zu Hugo van der Goes (Dissertation, Staatliche Akademie der
Bildenden Künste), Stuttgart 2015. 
Strolz, Monika: Das Wiener Diptychon von Hugo van der Goes. Technologische
Beobachtungen und Restaurierung, in: Haag, Sabine (Hg.): Technologische Studien.
Kunsthistorisches Museum Wien, Wien 2011, 91–132. 
Universität Innsbruck (Hg.): Die Bibel in der Einheitsübersetzung (von 1980), https://
www.uibk.ac.at/theol/leseraum/bibel/. 

Zitiervorschlag:

Krabichler,  Elisabeth:  Beweinung  Christi  (Katalogeintrag),  in:  Metapictor,  http://explore-
research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-beweinung-christi-
ab-1479-wien-kunsthistorisches-museum/pdf/ (06.02.2026). 

Integrierte Selbstbildnisse in der Malerei des 15. Jahrhunderts

Eine systematische Erfassung (FWF-Einzelprojekt P 33552)

Universität Innsbruck – Institut für Kunstgeschichte

http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-beweinung-christi-ab-1479-wien-kunsthistorisches-museum/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-beweinung-christi-ab-1479-wien-kunsthistorisches-museum/pdf/
http://explore-research.uibk.ac.at/arts/metapictor/katalogeintrag/goes-hugo-van-der-beweinung-christi-ab-1479-wien-kunsthistorisches-museum/pdf/

	Beweinung Christi
	Goes, Hugo van der
	Inhaltsverzeichnis
	Objekt
	Bildnis 1
	Forschungsergebnis: Goes, Hugo van der

	Ist er doch ein Edelmann
	Literatur
	Zitiervorschlag:



